

# മാർ ബഹനാം സഹദാ

മലയാളം

## മാർ ബഹനാം സഹദാ

(ജീവചരിത്രവും പഠനങ്ങളും)

|                |   |                                                                        |
|----------------|---|------------------------------------------------------------------------|
| സ്ഥാനക്കൾ      | : | പ്രാ: ജോസ്സി ജേക്കബ്സ്                                                 |
| പ്രസാധകൾ       | : | മാർ ബഹനാം ഓർത്തദോക്ഷൻ<br>സുറിയാനിപ്പള്ളി, വടയാളം                       |
| ഒന്നാം പതിപ്പ് | : | 2000 ഡിസംബർ                                                            |
| കോപ്പീകൾ       | : | 1000                                                                   |
| ഡി.എ.പി.       | : | പ്രൈക്കണ്ടൽ, കോട്ടയം 0481 - 303237                                     |
| കവർ ഡിസൈൻ      | : | 5M Communications, കോട്ടയം<br>0481 - 566585                            |
| പ്രിൻ്റിംഗ്    | : | നാഷണൽസിറി ഓഫ്സെറ്റ്, കോട്ടയം                                           |
| വിതരണം         | : | സോഫ്റ്റ്‌വെയർ വിതരണ<br>വടക്കേന്ദ്ര, കോട്ടയം - 686 001<br>0481 - 303237 |

Mar Bahanan Sahadha ( The biography and studies on St. Behanam) □  
Compiled by Fr. Jossi Jacob □ Published by MarBahananOrthodoxChurch,  
Vadayaparambu, Veliyanad P. O., Ernakulam Dist. Pin. 682 319 □ © The  
Publisher □ Price Rs. 30.00 □ December 2000.

# മാർ ബഹറനാം സഹദോ

സന്ധാരകൻ  
ഹി. ജോൺ ജേക്കബ്

വിതരണം  
സൊഫ്റ്റ്‌വെയർ സുക്കൻ്സ്

പ്രസാധകൾ  
**മാർ ബഹറനാൻ**  
**കാർത്തമോക്സ് പ്ലജി**  
വടക്കാഷററ്റ്, എറണാകുളം ജില്ല  
വില: 30.00 രൂപ

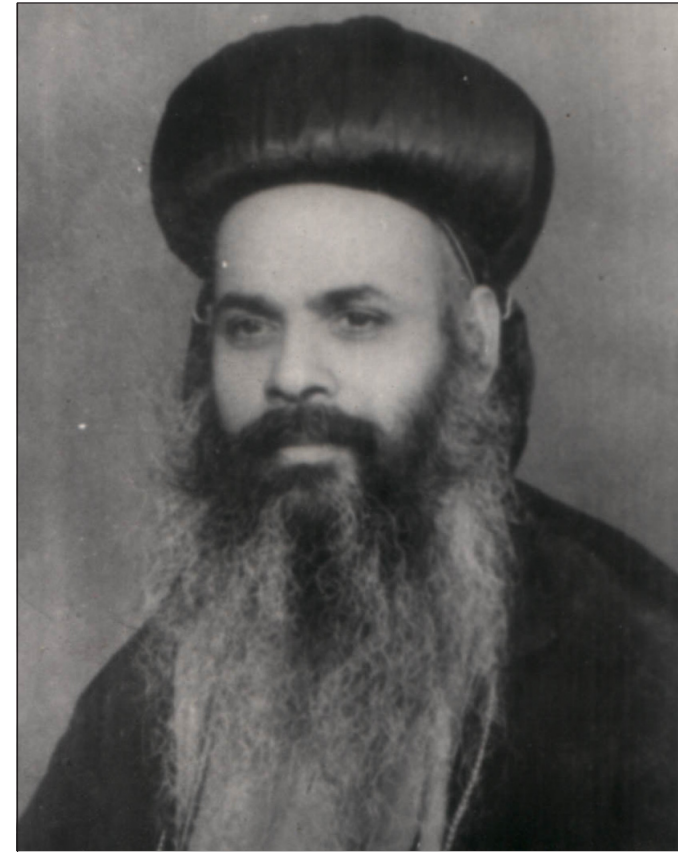
“എന്നാൽ എലീഷാ മരിച്ചു;  
അവൻ അവനെ അടക്കം ചെയ്തു;  
പിറ്റെ ആണ്ടിൽ മോവാബ്യരുടെ പടക്കുടങ്ങൾ  
ദേശത്തെ ആക്രമിച്ചു.  
ചിലർ ഒരു മനുഷ്യനെ അടക്കം ചെയ്യുന്നോൾ  
ഒരു പടക്കുടത്തെ കണ്ടിട്ട് അയാളെ  
എലീഷാവിന്റെ കല്ലറയിൽ ഇട്ടു;  
അവൻ അതിൽ വീണു  
എലീഷായുടെ അസ്ഥികളെ തൊട്ടപ്പോൾ  
ജീവിച്ചു കാലുന്നി എഴുന്നേറ്റു”  
(2 രാജാ. 13:20,21).

## ഉള്ളടക്കം

### അവതാരിക

|                                                        |           |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| - സവിലാ മാർ അനോണിയോസ് മെത്രാപ്പോലീത്താ                 | 7         |
| <b>പ്രസാധകക്കുറ്പ്</b>                                 | <b>9</b>  |
| <b>1) മാർ ബഹനാമ്യം സോഡി സാറായും</b>                    |           |
| <b>സവാക്കളായ സഹദേശാര്യം</b>                            |           |
| - പ. ബസേലിയോസ് മാർത്തേതാമാ മാത്യുസ് പ്രമമൻ             | 11        |
| <b>2) മാർ ബഹനാം സഹദാ: ചരിത്രയുഷ്ടിയൽ</b>               |           |
| - ഏം. കുരുൻ തോമസ്                                      | 17        |
| <b>3) മാർ ബഹനാം സഹദാ: മലങ്കരയിലെ ഇതിഹാസം</b>           |           |
| - ഫാ. ഏം. റി. കുരുൻ                                    | 31        |
| <b>4) രക്തസാക്ഷ്യം വേദചരിത്രത്തിൽ</b>                  |           |
| - ഫാ. ഡോ. കെ. ജെ. ഗ്രേറിയൻ                             | 35        |
| <b>5) സഹദേശാർ: ഓർത്തയോക്സ് വികച്ചണ്ടത്തിൽ</b>          |           |
| - ഫാ. ഡോ. ബി. വർഗീസ്                                   | 43        |
| <b>6) മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ കബിട്ടത്തിലേക്ക്</b>          |           |
| ആ തീർത്ഥയാത്ര                                          |           |
| - ഡോ. കുന്നമാക്കൽ തോമാ കത്തനാർ                         | 47        |
| <b>7) തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ: ആദിമസയുടെ ദർശനം</b>           |           |
| - പുലോസ് മാർ ശ്രിഗോറിയോസ് മെത്രാപ്പോലീത്താ             | 59        |
| <b>8) മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പ് മലങ്കരയിൽ</b> |           |
| - ഫാ. ജോൺ ജേക്കബ്                                      | 61        |
| <b>9) തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ ഓർത്തയോക്സ് വികച്ചണ്ടത്തിൽ</b> |           |
| - ഫാ. ഡോ. ഏം. ജോൺ പണിക്കർ                              | 67        |
| <b>10) മാർ ബഹനാം സഹദാ: പള്ളികളും പെരുന്നാളും</b>       |           |
| - വർഗീസ് ജോൺ തോട്ടപ്പുഴ                                | 75        |
| <b>അനുബന്ധം</b>                                        | <b>78</b> |

## സന്ധാനം



ഒഹാപരിശുദ്ധനാവ ഭാഗ ബഹനാം സഹദാവുടെ  
 തിരുഖ്രാശിപ്പ് സഭവ്ക്കും ദൈശവിനു മുഴുവനും  
 കാവലും ക്ലാട്ടവും മലങ്കരവിൽ സ്ഥാപിച്ച  
 സുഖ്യ ഭൂപാകനാവ  
 ചുള്ളിപ്പിക്കാൽ ഐല്ലുസ് ഭാഗ സെബേരിഡോസ്  
 എത്താപ്പാലിജരാവുടെ  
 പാവനസ്മരണവ്ക്ക് മുമ്പിൽ  
 ഇന്ന ശനിയം സമർപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

## അവതാരിക

സുറിയാൻ പാരമ്പര്യത്തിൽ പരിശുദ്ധ സഹദേശമാർക്ക് സുപ്രധാനമായ ഒരു സ്ഥാനമുണ്ട്. യേശുക്രിസ്തുവില്ലെങ്കിൽ വിശ്വാസത്തെപ്പറ്റി സ്വജീവൻ ബലികഴിച്ചിട്ടുള്ള സഹദേശമാർ വിശ്വാസികളുടെ അഭ്യന്തരാനവും സഭയുടെ സർവ്വീസ് മഹ്യസ്ഥാനതുമാണ്. സർവ്വീസ് രാജാവിനുവേണ്ടി ഭൂമിയിലെ രാജാ ക്ഷേമാരുടെ മുന്നിൽ രക്തം ചിന്തിയ സഹദേശമാർ എല്ലാക്കാലത്തും പരിശുദ്ധ സഭയ്ക്ക് ബലമുള്ള കോടകളാണ്. ക്രൈസ്തവ സഭയുടെ വളർച്ച തിൽ നിർണ്ണയക്കമായ പക്ഷ സഹദേശമാർക്കുണ്ട്. രക്തസാക്ഷികളുടെ രക്തം സഭയ്ക്ക് വിത്തായി തീർന്നു എന്ന് സഭാചരിത്രകാരന്മാർ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന തിൽ നിന്ന് അത് വ്യക്തമാണ്. കർത്താവിനുവേണ്ടി ഭൂമിയിൽ വീഴ്ത്തപ്പെട്ട ഓരോ തൃപ്തി രക്തത്തിൽ നിന്നും സദ ശക്തിയും ചെച്തനുവും ആർജിച്ചു.

നാലാം നൂറ്റാണ്ടിൽ പേർഷ്യാ സാമ്രാജ്യത്തിൽ ജീവിച്ചിരുന്ന മാർ ബഹനാം സഹദാ ക്രൈസ്തവ മണ്ഡലത്തിലെ ഒരു ജ്യലിക്കുന്ന താരമാണ്. അഖൈക്രസ്തവനായ ഒരു രാജകുമാരനായിരുന്ന അദ്ദേഹവും സഹോദരിയായ സാറായും അവരെ സേവിച്ചിരുന്ന നാല്പത് സെസനിക്കരും മാർ മതതായി റിപാനിൽ നിന്ന് സത്യവിശ്വാസം സ്വീകരിച്ച് പരിശുദ്ധ സഭയിൽ അംഗങ്ങളാവുകയും കർത്താവിനുവേണ്ടി രക്തസാക്ഷിത്വം വരിക്കുകയും ചെയ്തു. അനശ്വരമായ സർവ്വീസ് കിരിടം പ്രാപിക്കുന്നതിനായി നശരമായ രാജകീരിടം മാർ ബഹനാമും, സഹോദരിയായ മർത്ത സാറായും തൃണ വർഗ്ഗണിച്ചു.

മലകരസഭയിൽ മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ അനേകം പള്ളികളുണ്ടെങ്കിലും പരിശുദ്ധ സഹദായുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട സ്ഥാപിതമായിട്ടുള്ളത് നമ്മുടെ മെത്രാസനത്തിൽപ്പെട്ട പരയാപ്പിന് മാർ ബഹനാം പള്ളിയിൽ മാത്രമാണ്. തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട ആദ്ദരിക്കുന്ന പതിവ് ഓർത്തയോക്കൻ പാരമ്പര്യത്തിന്റെ ഭാഗമാണ്. ഇതിന് ശക്തമായ വേദപുസ്തക അടിത്തരം യുമുണ്ട്.

ശ്രീമോ നമസ്കാരത്തിൽ ശനിയാഴ്ച സന്ധ്യയ്ക്ക് നമ്മൾ ഇപ്രകാരം പാടുന്നു:

“നഗരത്തിനൊരു കോടകണക്കിസായേലിൽ

സ്ഥാപിച്ചാൻ യാസേപ്പിനസ്ഥികൾ മോൾ

സഹദേശമാരെ നിങ്ങൾ തൻ - അസംക്രികളാകും

കോട്ടയതിൽ - കാത്തീടണമേ തങ്ങളെള്ളയും.”

മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട ആ ഇടവകയ്ക്ക് മാത്രമല്ല സഭയ്ക്കും രാജ്യത്തിനു മുഴുവനും ദുഷ്ടനിൽ നിന്നുള്ള കാവല്യും കോട്ടയു മായി നിലനിൽക്കേണ്ട്.

വടയാപ്പിന് പള്ളിയുടെ ആഭിമുഖ്യത്തിൽ മാർ ബഹനാം സഹദായെ കുറിച്ച് സമഗ്രമായ ഒരു ശ്രമം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്നതിൽ നമുക്ക് അതിയായ സന്തോഷമുണ്ട്. മാർ ബഹനാം സഹദായെക്കുറിച്ചുള്ള വിശ്വസനീയമായ ശ്രമങ്ങൾ മലയാള ലാഷയിൽ തുലോം കുറവാണ്. ഈ ശ്രമം ആകുറവ് പരിഹരിക്കും എന്നതിന് സംശയമില്ല.

മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ ജീവചർിത്രം കൂടാതെ പരിശുദ്ധമന്മാരെയും തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട ആർത്തയോക്സ് വിശ്വാസം ഭംഗിയായി വിശ്വീകരിക്കുന്ന ലേവനങ്ങളും ഈ കൂതിയിൽ ഉൾപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ഇത് വളരെ പ്രയോജനപ്രദമാണ്. ഈ ശ്രമം സഭയിലെല്ലാവരും, പ്രത്യേകിച്ചു സംഘധനക്കും അഭ്യാപകരും, വിദ്യാർത്ഥികളും മറ്റ് ആദ്യാത്മിക സംഘടന പ്രവർത്തകരും അവഗ്നം വായിച്ചിരിക്കേണ്ട ഒന്നാണ്. സഭാചരിത്ര - വേദശാസ്ത്ര റംഗങ്ങളിൽ പ്രഗതിരായ പണ്ഡിതന്മാർ ഈ ശ്രമത്തിന്റെ രചനയിൽ സഹകരിച്ചിട്ടുള്ളത് ഇതിന്റെ ആധികാരികത വ്യക്തമാക്കുന്നു.

ഇത്തരത്തിൽ ഒരു ശ്രമം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്നതിന് സന്നദ്ധരായ വടയാപ്പിന് മാർ ബഹനാം ഇടവകയേയും, പ്രാശമായ ലേവനങ്ങൾ ശേഖരിച്ച് പുസ്തകകം ക്രമീകരിച്ച് ആ പള്ളി വികാരി നമ്മുടെ വാത്സല്യവാൻ ജോസി ജേക്കബ്സ് കത്തനാരേയും ഇതിന്റെ രചനയിൽ സഹകരിച്ചിട്ടുള്ള എല്ലാവരേയും നാം പ്രത്യേകം അനുമോദിച്ചുന്നു. മാർ ബഹനാം സഹദായുടെയും, അദ്ദേഹത്തിന്റെ സഹോദരി മർത്ത സാറായുടെയും, നാല്പതു സഹദേശമാരുടെയും മഹ്യസ്ഥരുടെയും സർവ്വ സുഷ്ടികൾക്കും കോട്ടയും കാവലുമായി ഭവിക്കേണ്ട എന്ന് പ്രാർത്ഥിച്ചുകൊണ്ട് ഈ ശ്രമം നാം സഹ്യദയ സമക്ഷം അവതരിപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

**സബർജാ മാർ അനേകാണിയോന്  
മെത്രാപ്പാലിത്താ**

കൊരടി സീയോൻ സെമിനാരി

10 - 12 - 2000

## പ്രസാധകക്കുറിച്ച്

വിശാച്ചുക്കളെ ഓടിക്കുന്ന സഹദാ എന്നറിയപ്പെടുന്ന മാർ ബഹുനാം സഹദായുടെ ഒരു സമഗ്ര ജീവചർിത്രഗ്രനമം മലയാളത്തിൽ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല.

ഈ കുറവ് പരിഹരിക്കാനുള്ള ഒരു എളിയ ശ്രമം എന്ന നിലയിലാണ് ഈ ശ്രമം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുവാൻ തെങ്ങൾ തിരുമാനിച്ചത്. അതോടൊപ്പം സഹദേശാരയും തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകളെയും പറിയുള്ള ഓർത്തയോക്ക് വീക്ഷണം കൂട്ടി ചേർത്ത് പുർണ്ണമായും ഓർത്തയോക്ക് വീക്ഷണം നല്കുന്ന കൃതിയാക്കി ഇതിനെ വികസിപ്പിച്ചു.

ഈ ഉദ്യമത്തിൽ പ്രാധാന്യം അനേകം ലേവനങ്ങൾ സന്ദർഭക്കുവാൻ തെങ്ങൾക്കു സാധിച്ചു. കാലം ചെയ്ത പ. ബന്ദേലിയോൻ് മാർത്തോമാ മാതൃസ്വന്ന പ്രമാർ കാതോലിക്കാ ബാബാ, ഡോ. പൗലോൻ് മാർ ശ്രിശ്രാവി യോൻ് മെത്രാപ്പോലീതാ എന്നിവരുടെ ലേവനങ്ങൾ അവയിലുശ്രദ്ധപ്പെട്ടു.

തങ്ങളുടെ ഈ ഉദ്യമത്തോടു സഹകരിക്കുകയും ലേവനങ്ങൾ എഴുതിത്തിരിക്കയും ചെയ്ത ഫാ. എം. റി. കുരുൻ, ഫാ. ഡോ. കെ. ജേ. ഗബ്രിയേൽ, ഫാ. ഡോ. ബി. വർഗ്ഗീൻ, ഡോ. കുന്നമ്മാക്കൽ തോമ്മാ കത്തനാർ, ഫാ. ഡോ. എം. ജോൺ പണിക്കർ, എം. കുരുൻ തോമൻ, വർഗീൻ ജോൺ തോട്ടപ്പുഴ എന്നിവരോട് അക്കെടുത്തവരായ നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ഈ പ്രസിദ്ധീകരണത്തിൽ സർവാത്മകാ സഹകരിക്കുകയും കൃത്യസമ യത്തു പൂർത്തിയാക്കാൻ കരിനാഡാനം ചെയ്യുകയും ചെയ്ത ശ്രീ. ജോയ് തോട്ടയ്ക്കാടിനോട് നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ഇതിന്റെ ഡി. റി. പി. ജോലികർ ഭംഗിയായി നിർവ്വഹിച്ച എക്കണ്ണൻ കോട്ടയം, കവർ ഡിസൈൻ ചെയ്ത ഫഹൂം കമ്മ്യൂണിക്കേഷൻസ്, ഭംഗിയായി മുദ്രണം നിർവ്വഹിച്ച നാഷണൽ സിറ്റി പ്രസ് എന്നിവർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

സർവ്വോപാധി ഈ സംരംഭത്തിന് അനുഗ്രഹാശീർഘദാനങ്ങൾ നൽകുകയും മനോഹരമായ ഒരവതാരിക എഴുതിത്തന്ന് തങ്ങളെ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുകയും ചെയ്ത കൊച്ചി ഇടവകയുടെ അഭി. സവറിയാ മാർ അനോഡിയോൻ് മെത്രാപ്പോലീതായോടു നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ഈ ഉദ്യമത്തിൽ സഹകരിച്ച എല്ലാവർക്കും ബഹുനാം സഹദായുടെയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ സഹോദരി മർത്ത സാരായുടെയും, നാല്പതു സഹദേശാരയുടെയും മദ്യസ്ഥത കോട്ടയും കാവല്യമായിരിക്കെടുത്തെന്ന് തെങ്ങൾ പ്രാർത്ഥിക്കുന്നു. ഈ ലഭ്യ കൃതി പ. ബഹുനാം സഹദായുടെയും സോദരി സാരായുടെയും നാല്പതു സഹദേശാരയുടെയും ജീവിതവും രക്തസാക്ഷി ത്രവ്യം കൂടുതൽ മനസ്സിലാക്കാൻ സഹായിക്കുമെന്നു പ്രത്യാഗ്രിക്കുന്നു.

**വടയാപ്പിന്ന് മാർ ബഹുനാം ഓർത്തയോക്ക് പള്ളിക്കു വേണ്ടി**

**വികാരി**

5 - 12 - 2000

വടയാപ്പിന്ന്

1

## മാർ ബഹറനാമും സോദരി സാറായും സവാക്കളായ സഹദേശമാരും

### ബഹറൻലിയോസ് മാർത്തേതാമ്മാ മാത്യുസ് പ്രാമാൻ

മാർ ബഹറനാമിന്റെയും സഹോദരി സാറായുടെയും സവാക്കളായ സഹദേശമാരുടെയും ഓർമ്മ വി. സഭ ധനുമാസം 10 -ാം തീയതി കൊണ്ടു ദുന്നു. രോമിലെ ചക്രവർത്തിയായിരുന്ന അധികാരിയായ യൂലിയാനോസിന്റെ കാലത്ത് (യൂലിയാനോസ് റാഷീഡ - Julian the apostate) എ. വി. 362 -ൽ (352 എന്ന് ചില പുസ്തകങ്ങളിൽ കാണുന്നത് ശരിയാണെന്ന് തോന്തു നില്ല) ഇവർ രക്തസാക്ഷികളായി മരിച്ചു.

### യൂലിയാനോസിന്റെ ക്രിസ്തുമത പീഡ

എ. വി 361 -ൽ മരിച്ച കോൺസ്റ്റാൻസിയുസിന്റെ പിൻഗാമിയായി യൂലി യാനോസ് റോമാ ചക്രവർത്തിപദം പ്രാപിച്ചു. യൂലിയൻ്റെ പിതാവിനെ കോൺസ്റ്റാൻസിയുസിന്റെ സിംഹാസനാരോഹണ വേദ്യത്തിൽ നിഗ്രഹിച്ചു കൂടു നെത്തിനാൽ അദ്ദേഹത്തെ തെരെ ശത്രുവായി യൂലിയാനോസ് പരിഗണിക്കുകയും കോൺസ്റ്റാൻസിയുസ് കാര്യമായി കരുതിയിരുന്ന എല്ലാറുണ്ടെങ്കും യൂലിയൻ് വെറുകുകയും ചെയ്തു. അങ്ങനെ ക്രിസ്തുമതവും അദ്ദേഹത്തിന്റെ വിദേശത്തിന് പാത്രമായിത്തീർന്നു. കൂടാതെ പുറജാതി ശ്രീക്കുടിയും, സാഹിത്യം മുതലായവയോടു യൂലിയാനോസിന് താല്പര്യവുമുണ്ടായിരുന്നു. ചക്രവർത്തിപദത്തിൽ പ്രവേശിച്ചപ്പോൾ ഈ പുറജാതി സംസ്കാരം പുനരുദ്ധരിക്കുന്നതിന് അദ്ദേഹം ശ്രീചുരുക്കാണ്ക ക്രിസ്തുമതത്തെ എല്ലായിടത്തും തടസ്സപ്പെടുത്തുകയും ക്രിസ്ത്യാനികളെ ഗവൺമെന്റ് ജോലികളിൽ നിന്ന് പിരിച്ചുവിടുകയും ചെയ്തു. യൂലിയൻ് അധികനാൾ ഭരിച്ചില്ല. 363 -ൽ പേരിഷ്യുക്കാരുമായുള്ള ഒരു യുദ്ധത്തിൽ അദ്ദേഹം കാലാധികാരി പ്രാപിച്ചു.

### ദയറായക്കാരനായ മാർ മത്തായി

യൂലിയാനോസ് ചക്രവർത്തിയുടെ പീഡയുടെ കാലത്ത് തിഗ്രീസ് നദിയുടെ തീരത്ത് സ്ഥിതിചെയ്തിരുന്ന അമീറ് (Diarbekr) പട്ടണത്തിലും

അതിന്റെ ഉഗ്രത വ്യാപിച്ചു. അവിടെയുണ്ടായിരുന്ന ദയറാകളിൽനിന്നും അനേകം സന്യാസികൾ സമലംവിടേണ്ടതായി വന്നുകൂടി. അങ്ങനെ ഓടി പ്രോത്സാഹിക്കാതെ മതതായി എന്ന പ്രസിദ്ധനായ ഒരു ദയറായക്കാരൻ പാർസി രാജാവിന്റെ ആധിപത്യത്തിൽ ഇരുന്നിരുന്ന നിന്നുവെ ദേശത്തിലെ ഒരു പർവ്വതത്തിൽ പോയി താമസിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ പ്രസിദ്ധി ദിക്കെങ്ങും പരക്കുകയാൽ അനേകം രോഗികൾ അവിടെചേന്ന് സൗഖ്യം പ്രാപിച്ചു പോരുക പതിവായിരുന്നു.

### അശുറിലെ സന്ദഹിബ് രാജാവ്

അശുറിലെ രാജാവ് അശ്രി ആരാധകനായ (മശുശ്രാ) സന്ദഹിബ് എന്നാരാളായിരുന്നു. ബഹറനാമും സാറായും അദ്ദേഹത്തിന്റെ പുത്രനും പുത്രിയുമാണ്. ദീർഘനാളുകളായിട്ട് സാറാ പാരമ്പര്യദേശങ്ങളിൽ പടർന്നു പിടിച്ചിരുന്ന ഒരു വക കുഞ്ചരോഗത്താൽ ബാധിതയായിത്തീർന്നിരുന്നു. അവളെ സൗഖ്യമാക്കുവാൻ ഒരുവനും കഴിഞ്ഞില്ല. അവളുടെ രോഗാവസ്ഥ യൈപ്പറ്റി രാജകുടുംബം മുഴുവനും ദൃഢവന്മായിരുന്നു.

### മാർ ബഹറനാമും മാർ മത്തായിയും

യുവാവായ ബഹറനാമിന് നായാട്ടിനോട് വളരെ താല്പര്യമുണ്ടായിരുന്നതിനാൽ ഒരിക്കൽ അദ്ദേഹം അക്കൂട്ടിക്കാരാൽ പരിസേവിതനായി നായാട്ടിന് പോയി. ഒന്നു രണ്ടു ദിവസങ്ങൾ ചുറ്റിത്തിരിഞ്ഞപ്പോൾ ഒരു വലിയ മലയാടിനെക്കണ്ടിട്ട് അതിനെ ആശ്രക്കാരേടുകൂടുടെ അദ്ദേഹം അനുഡായനം ചെയ്തു. അതിശിശ്രൂതത്തിൽ ഓടിക്കാരാണെന്നു ആ കാട്ടാട് മാർ മത്തായി താമസിച്ചിരുന്ന മലയുടെ അടിവാരത്തിലെത്തി. മലയുടെ അശ്രതിലേക്ക് കുതിച്ചുകയറി ഓടിപ്പോരകയാൽ കഷിണിച്ചും തജ്രനുമിരുന്ന നായാട്ടുകാർക്ക് അതിന്റെ പിന്നാലെ ചെന്നെത്തുവാൻ കഴിഞ്ഞില്ല.

നേരം സന്ദേശ മയങ്ങിയിരുന്നു. മലയുടെ താഴ്വരയിൽ തന്നെ രാജകുമാരനും കൂടുരും കൂടാരമടിച്ച് രാപാർക്കേണ്ടതായി വന്നുകൂടി. രാത്രിയുടെ മദ്യത്തിൽ രാജകുമാരനും ബഹറനാമിന് ഒരു ദർശനമുണ്ടായി. ഗാസനിട്ര തിൽ ആണ്ടിരുന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ സവിധ്യത്തിൽ ഒരു ദിവ്യദുർഘ്യത്തിന് നിന്നു കൊണ്ട് മലയുടെ മുകളിലേക്ക് കയറിച്ചേന്ന് അവിടെ വസിക്കുന്ന പുണ്യപുരുഷനെക്കാണണമെന്നും, അദ്ദേഹം നിത്യജീവിക്കേം മാർഗ്ഗത്തെ കാണിച്ചുതരുമെന്നും പറയുന്നതായിക്കണ്ടു.

ജിജ്ഞാസ വർദ്ധിച്ച ബഹറനാമാ പ്രഭാതത്തിൽ തന്നെ അക്കൂട്ടിക്കാരോടുകൂടി മലയുടെ ഉപരിതലത്തിലേക്ക് കയറിച്ചേന്നു. യതിവരുന്നായ മാർ മത്തായി, രാജകുമാരനെയും സേവകരെയും സന്താഷത്തോടെ സീക്രിച്ച് ആതിമ്യം നൽകി. സത്യവേദവത്തപ്പറ്റിയും ദൈവപ്പുത്രനായ യേശുമശി

ഹായപ്പറ്റിയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ അതക്കുതപ്പവർത്തികളപ്പറ്റിയും അവരോട് അദ്ദേഹം ഉപദേശിച്ചു. മിശിഹായെ അനുഗമിക്കുന്നവർക്ക് നിത്യജീവനു ണ്ണബന്ധം, താൻ ചെയ്തിട്ടുള്ളതും അതിനേക്കാൾ അധികമായതുമായ അതക്കു തപ്പവർത്തികൾ ചെയ്യുവാൻ അവർക്ക് സാധിക്കുമെന്നും കേടപ്പോൾ രാജകുമാരന്തെ തന്റെ സഹോദരിയുടെ രോഗത്തെപ്പറ്റിയുള്ള സ്മരണയുണ്ടായി. പരിശുഭരന്തെ വാക്കുകളെ പരിക്ഷിക്കുന്നതിനുള്ള ഒവസനമായി അതിനെ പരിശനിച്ചിട്ട് തന്റെ കുടെ വന്ന് സഹോദരിയുടെ രോഗം സൗഖ്യമാക്കണമെന്ന് വിനിതമായി അപേക്ഷിച്ചു. മാർ മതതായി സന്തോഷത്തോടെ അതിന് സമാധിക്കുകയും ഇരുവരും അക്കന്ധിസമേം രാജസ്ഥാനമായ അശുദ്ധപട്ടണത്തിലേക്ക് യാത്രയാകുകയും ചെയ്തു.

### സാറായുടെ സൗഖ്യസിഖി

പട്ടണത്തിലേക്ക് പരിശുഭൻ പ്രവേശിക്കുന്നതിന് വിസമ്മതിക്കുകയാൽ രാജകുമാരൻ കൊട്ടാരത്തിലേക്കു ചെന്ന് രോഗിയായ രാജകുമാരിയെ അമ്മയുടെ സമ്മതത്തോടുകൂടി അവിടേക്ക് കുട്ടിക്കൊണ്ടുചെന്നു. പരിശുഭൻ അവർക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിച്ചു. സാത്താനെ ഉപേക്ഷിച്ച് മഴിഹായിൽ വിശവികുന്നതായി രാജപുത്രിയെക്കാണ്ട് സത്യം ചെയ്തിച്ചേശേഷം അവരെ മാമോദീസാ മുക്കി. വെള്ളത്തിൽ നിന്ന് ക്രാനിയപ്പോൾ ചുറ്റും നിന്നുവർ അതിശയിക്കുന്നതുവെള്ളും സർവ രോഗലക്ഷണങ്ങളും നീങ്ങി അവർ സുവശരിത്യായിത്തീർന്നിരുന്നു. ക്രീസ്ത്യാനികളുടെ ദൈവം വലിയവനും വിസ്താരം താൻ മാത്രം സത്യതെവാകുന്നുവെന്നും കണ്ണവർ ഏറ്റുപറഞ്ഞ് സമാധിച്ചു.

### ബഹഗാമിന്റെ സ്നാനം

ബഹഗാമിനും കുടൈയുള്ളവർക്കും മാമോദീസാ ഏൽക്കുവാൻ ആശ്രാഹമുണ്ടായി. സത്യതെവാത്തിലുള്ള വിശാസം ഏറ്റുപറയിച്ചിട്ട് പരിശുഭൻ അവരെയല്ലാവരെയും സ്നാനപ്പെട്ടുത്തി. അക്കേക്കംതവമായ അശുദ്ധരാജ്യത്ത് അന്നർഹമായ പീഡകൾ അവർ സഹിക്കേണ്ടിവരുമെന്ന് പുണ്യവാൻ അവരെ മുൻകുട്ടിത്തന്നെ അറിയിച്ചു. മഴിഹായ്ക്ക് വേണ്ടി പതിനായിരം പ്രാവശ്യം മരിക്കേണ്ടിവന്നാലും തന്നെ നിരസിക്കുകയില്ലെന്നും ബഹഗാമാ ഏറ്റുപറഞ്ഞു. ദൈവത്തിന്റെ കൃപയിൽ അവരെ ഏലപിച്ചുശേഷം മാർ മതതായി തന്റെ വാസസ്ഥാനമായ നിന്നുവയിലെ പർവ്വതത്തിലേക്ക് തിരിച്ചുപോയി.

### മഹാരാജാവിന്റെ കോപം

മകളുടെ രോഗശാന്തി രാജാവിന് മഹാ സന്തോഷമുള്ളവാക്കി. പക്ഷേ അവരുടെ മാനസാന്തരം അദ്ദേഹത്തിന് ഹർഷിക്കുവാൻ നിവൃത്തിയില്ല

യിരുന്നു. മഹാദൈവമായ കേവോൻ (Saturn) ബൈൽ (Jupiter) ബൈൽത്തി (Venus) മുതലായ പാർസി ദേവമാരുടേയും ദേവികളുടേയും കോപത്തിന് പാതമാകയെന്നോ? സർപ്പേഹിൻബി രാജാവ് ദേവമാരെക്കൊണ്ട് ആൺയിട്ട് ശപം ചെയ്തു. “ഈ ദുഷ്ട വഴിയിൽനിന്ന് നീങ്ങൾ വിട്ടുതിരിഞ്ഞ് ദേവമാരെ വന്നിക്കുകയും പതിവുപോലെ ബലി അർപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ലൈംഗിൽ ഭൂമുഖത്തു നിന്ന് നീങ്ങളുടെ ജീവൻ നിയോഷം താൻ നശിപ്പിക്കും.” മഹാരാജത്തിൽ സത്യതെവാത്തെ മനസ്സിലാക്കുവാൻ കഴിഞ്ഞിരുന്നു. എന്നാൽ രാജാവിനെപ്പറ്റിയുള്ള യേതാൽ അതിനെ വെളിപ്പെടുത്തുവാൻ അവർ മുതിർന്നില്ല.

രാജക്കപ്പന്നയാൽ ദേവമാർക്ക് ഒരുസ്വദിവസം നിശ്വയിക്കപ്പെട്ടു. പട്ടണത്തിലുള്ള സകലമാനപേരും ദേവമാർക്ക് രാജസന്നിധിയിൽവച്ച് ബലി അർപ്പിക്കുന്നതുവെള്ളും ക്രമീകരണങ്ങൾ സംജ്ഞാക്കി. ബഹഗാമാമും സോദർ സാറായും ഒട്ടും കൂസാതെ വിസമ്മതിച്ചുനിന്നു. തല വീശിക്കളയുവാൻ പുറപ്പെട്ട രജശാസനം പ്രലൂക്കുന്നതുവെള്ളുവെ കിൽ ഉടനടി നടപ്പിൽ വരുമായിരുന്നു.

### മാർ ബഹഗാമിന്റെ സാക്ഷിമരണം

മാർ ബഹഗാമിന്റെയും സാറായുടെയും അവരോടൊരുമിച്ച് സന്നാനമേ റൂവരുടെയും അശുദ്ധരിലെ താമസം പിന്നീട് ക്ഷേമകരമല്ലെന്ന് അവർ ശ്രദ്ധിച്ചതിനാൽ സുകൃതവാനായ മാർ മതതായിയുടെ അടുക്കൽ ചെന്ന് അനുശ്രദ്ധം പ്രാപിക്കുന്നതിനായി എല്ലാവരും ഒരുമിച്ച് രഹസ്യമായി പട്ടണം വിട്ട് നിന്നുവയിലേക്ക് യാത്രയായി. വഴിമേദ്യ ഒരു കുന്നിൽ വിശ്രമിക്കുവേണ്ടി കാര്യം ശ്രദ്ധിച്ച രാജാവ് കോപാക്രാന്തനായി ശത്രുക്കെല്ലപ്പോലെ “കൈല്ലാതെ മടങ്ങരുതെ” നുള്ള കല്പനയോടുകൂടി ഭട്ടാരെ അവരുടെ പിന്നാലെ അയച്ചു. ദുഷ്ടങ്ങാരായ രാജകിക്കരണാർ കുമാരരെന്നും കുമാരിയുടെയും കുടൈയുണ്ടായിരുന്നവരുടെയും തല നിഷ്കരണം വീശിക്കുളിഞ്ഞു. “ഈ പാപം തണ്ണെള്ളുടെ മാതാപിതാക്കളുടെ മേൽ നീ കണക്കിടരുതെ; അവരെ നീ നിന്റെ ജന്മാന്തരിലേക്കും നിന്നില്ലെന്ന് വിശ്വാസത്തിലേക്കും തിരിപ്പിക്കുന്നെന്നും” എന്നുള്ള പ്രാർത്ഥനയോടെ നിഷ്കളിക്കരായ കുമാരിക്കുമാരനാർ ഇഹലോകവാസം വെടിഞ്ഞു. കർത്താവിനുവേണ്ടി മരിച്ച സഹദേശരുടെ ശരീരങ്ങൾ കുന്നുപോലെ കുട്ടിയ ശേഷം സഹദേശരിൽച്ചുപോയി.

രാജകുമാരരെന്നും സഹോദരിയുടെയും മരണം ദേവക്കതനായ സൻഹിറീഡി ദേവമാരുടെയും ഭൂമുഖത്തുവെള്ളും വൃത്താന്തം ശ്രദ്ധിച്ച ഉടനെ ശവസരിരങ്ങളുടെ തരിപോലും ഭൂമുഖത്തെ ശേഷിപ്പിക്കാതെവെള്ളും ദഹിപ്പിച്ചുകളയുവാൻ ആജ്ഞ പുറപ്പെട്ടു. പാരമ്പര്യം പരിയുന്നത് ഇപ്രകാരമാണ്.

വിരകുകൾ അടുക്കി ശരീരങ്ങൾ ഭഹിപ്പിക്കുന്നതിന് അവയുടെ മേൽ നിരത്തി. അഹോ! വിന്റെ ഭൂമി കുല്യങ്ങി സ്വയമേവ പിളർന്ന് പരിഗ്രൂഡമായ ശരീരങ്ങളെ അതിഞ്ചേ ഗഹരത്തിൽ മറച്ചുകളഞ്ഞു. ധൂഷ്ടനാരാധ അക്രമികളുടെ ചാവൽപ്പോലും ശേഷിപ്പിക്കാതെ ഭൂമിക്കുള്ളിൽ മുടികളെന്തെ ദേവയാരെ രാജാവ് പുകഴ്ത്തി.

### **മഹാരാജാവിന്റെ മാനസാന്തരം**

കാലങ്ങൾ കടന്നു. മഹാരാജാവ് അതികർന്നമായ രോഗത്താൽ ബാധി തന്നായി. പിശാച് ബാധയെന്ന് എല്ലാവരും വിചാരിച്ചു. അത്യുചൃത്യതിൽ കരണ്ണതുകൊണ്ട് പല്ലുകടിച്ച് സന്തശരീരം അദ്ദേഹം കടിച്ചുകൊണ്ടിരി. രാജാവിനെ സഹവ്യമാക്കുവാൻ ഒരുവനും കഴിഞ്ഞില്ല. ഒടുവിൽ സുകൃതവാനായ മാർ മത്തായിരെ വീണ്ടും അശുദ്ധിലേക്ക് കൊണ്ടുവന്നു. പുണ്യവാൺ പ്രാർത്ഥന ദുർഭുതത്തെ നീക്കി രാജാവിന് സഹവ്യം കൊടുത്തു. രാജാവിന് വിശ്വാസം വർദ്ധിച്ചു. അദ്ദേഹവും മഹാരാജ്ഞിയും അനുശാമികളും മാർ ബഹറനാം നീയും സാഹിച്ചു. അവരുടെ സവാകളായ സഹദേഹരുടെ അസ്ഥികൾ ഗഹരത്തിലുള്ള സഹദാ മനിരത്തിൽ തന്ന സ്ഥിതി ചെയ്തു. ഈ സഹദാ “ബേസ്ഗുഖാ ഭയറാ” എന്ന നാമത്തിൽ സുപ്രസിദ്ധമാണ്.

### **മാർ മത്തായിയുടെ ഭയറാ**

പരിഗ്രൂഡനായ മാർ മത്തായിക്കുവേണ്ടി എത്തും ചെയ്യുവാൻ - തന്റെ രാജ്യത്തിന്റെ പകുതിപോലും കൊടുപ്പുാണ് - സർപ്പഹരിബ് രാജാവ് സന്നദ്ധനായി. രാജാവിന്റെ നിർബന്ധം ഹേതുവാൽ തന്റെ പർവ്വതത്തിലെ ആസ്ഥാനത്തിൽ ഭയായകാർക്കുവേണ്ടിയുള്ള ഒരു പ്രാർത്ഥനാലയം (പള്ളി) പണിയുന്നതിന് പുണ്യവാൻ സമ്മതിച്ചു. അതിമനോഹരമായ ഒരു ദേവാലയം നിർമ്മിക്കപ്പെട്ടു. അനേകായിരം സന്ധാസികൾ ആ സഹദാ തേത്യക്ക് ആകർഷിക്കപ്പെട്ടു. ഒരു കാലത്ത് അവിടെ ഏഴായിരം സന്ധാസികളേണ്ടിയുള്ളതു ഉണ്ടായിരുന്നു. ഇക്കാരണത്താൽ ആ പർവ്വതത്തിന് “അൽ പ്ലൈ” പർവ്വതം എന്ന് നാമകരണം സിദ്ധിച്ചു. അതിന്റെ അർത്ഥം അനേകായിരങ്ങളുടെ പർവ്വതം എന്നതേ. സുപ്രസിദ്ധമായ മാർ മത്തായിയുടെ ഭയറാ അവിടെ പല നാളുതേക്ക് പ്രശ്നാഭിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. അതിന്റെ മേഘകു വേണ്ടി സെൻപരഹരിബ് രാജാവ് വേണ്ടതെല്ലാം ചെയ്തു.

### **ബേസ്ഗുഖാ ഭയറാ**

കാലം കടന്നു. പരിഗ്രൂഡനായ മാർ മത്തായി സർഗ്ഗാരോഹണം ചെയ്തു. മാർ സകായി അദ്ദേഹത്തിന്റെ സ്വാന്തത് ഉന്നമനം ചെയ്യപ്പെട്ടു. മാർ ബഹറനാം അദ്ദേഹത്തിന്റെ സേബദരിയും സവാകളും കൊല്ലപ്പെട്ട സഹദാ ഒരു സഹദാ മനിരം (Martyrium) പണിയുന്നതിന് രാജാവിന് മോഹമുണ്ടായി. മക്കളോടുള്ള സ്വന്നഹായിക്കുത്താൽ അതിന്റെ ചിലവ് മഹാരാജ്ഞിക്ക് വഹിക്കണമെന്ന് ആഗ്രഹമായി. രാജാവ് സന്നോധത്തോടുകൂടി

അതിന് സമ്മതം നല്കി. വിവരം മാർ മത്തായിയുടെ ഭയറായിൽ അരിയിച്ചു. മഹാരാജ്ഞിയുടെ ചിലവിലും മാർ മത്തായിയുടെ സഹദായി ആയിരുന്ന മാർ അബൈഹാമിന്റെ നേതൃത്വത്തിലും മനിരം പണിയപ്പെട്ടു. ഭൂമിയുടെ ഗഹരത്തിൽ അസ്ഥികൾ കിടന്ന സ്വാന്തത്തുതനെ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ട ഈ മനിരത്തിൽ പരിഗ്രൂഡ സഹദേഹരുടെ അസ്ഥികൾ കിടന്ന സംസ്ഥാപിച്ചു. അനവധി ആളുകൾ ഈ പുണ്യസ്ഥലം സന്ദർശിച്ച് അനുഗ്രഹം (പ്രാപിച്ചുപോന്നു. കാലാന്തരത്തിൽ തീർത്ഥയാത്രക്കാരുടെ സൗകര്യത്തിനുവേണ്ടി ഈ ഗഹരത്തിനുപരിയായി മനോഹരമായ ഒരു ദേവാലയം ഉണ്ടാക്കി. അതിലേക്ക് മാർ ബഹറനാം നീയും സഹോദരി സാന്നിദ്ധ്യത്തും പുണ്യസ്ഥിഷ്ടങ്ങൾ നീക്കി സ്ഥാപിച്ചു. അവരുടെ സവാകളായ സഹദേഹരുടെ അസ്ഥികൾ ഗഹരത്തിലുള്ള സഹദാ മനിരത്തിൽ തന്ന സ്ഥിതി ചെയ്തു. ഈ സഹദാ “ബേസ്ഗുഖാ ഭയറാ” എന്ന നാമത്തിൽ സുപ്രസിദ്ധമാണ്.

(മലക്കരസദ മാസിക, 1948 വ്യാഴിക്ക; ആദിമസദാ ജ്യോതിസ്സുകൾ, സോഫ്റ്റ്‌വെയർ ബൃക്ക്, കോട്ടയം, 1999, പേജ് 27 – 33)



2

## മാർ ബഹനാം സഹദാ: ചരിത്രയുഷ്ടിയിൽ

എം. കുരുൻ തോമസ്

പാരസ്യ സഭകളിൽ ഏറ്റവും അധികം ആദരിക്കപ്പെടുന്ന പരിശുദ്ധ രാത്രിയിൽ ഒരാളാണ് മാർ ബഹനാം സഹദാ. പാരസ്യ കർഡായ സുറിയാനി (നെസ്തോരിയൻ) സഭ, അന്ത്യോക്യൻ ഓർത്തദേശാക്കൾ സഭ, മദ്യ പാരസ്യ ദേശങ്ങളിലെ രോമാ സുറിയാനികൾ തുല്യവാദിയും ഈ പരിശുദ്ധരിൽ മദ്യസ്ഥതയിൽ അഭയം പ്രാപിക്കുന്നവരാണ്. മലകരിസ്തിലും ഇദ്ദേഹത്തോടുള്ള മദ്യസ്ഥതയ്ക്കു കുറവില്ല. പക്ഷേ അദ്ദേഹത്തെക്കുറിച്ചുള്ള അറിവ് മലകര നസാണികൾക്ക് തുല്യം പരിമിതമാണ്.

ചുരുക്കിപ്പിന്താൽ സഭാ കവി സി. പി. ചാണ്ടിയുടെ എടുവരി പദ്യ തിലുള്ള വിവരം മാത്രമാണ് കേരളത്തിൽ മാർ ബഹനാം സഹദായെ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചത്. ഫാ. എം. സി. കുറിയാക്കോൻ റംബാൻ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച പ്രാർത്ഥനയോഗമിൽ എന്ന പുന്തകത്തിലാണ് ഈ മെമ്മാ ആദ്യം പ്രസിദ്ധീകരിച്ചത്.

“പേരിഷ്യാ രാജൻ  
സൈൻഹറിബിൻ സുതനേ  
സോദരി സാറായും  
നാൽപ്പതു സഹദേശമാരാപ്പം  
സർഗ്ഗ മഹാരാജ്യം പുകാൻ  
വിഗ്രഹ സേവ വെടിത്തെവനേ  
മഹിതൻ മാർ ബഹനാം സഹദാ

എം. കുരുൻ തോമസ്. സഭാചാരിത്ര ഗവേഷകൻ. ബിനിനന്ന് അധ്യാനിന്റെ ശഖയിൽ ബിരുദാനന്തര ബിരുദവും, മാർക്കറ്റിംഗ് മാനേജ്മെന്റിൽ ബിരുദാനന്തര ഡിപ്പോമായും. ഇപ്പോൾ മഹാത്മാഗാന്ധി സർവകലാശാലയുടെ സ്കൂൾ ഓഫ് സോഷ്യൽ സയൻസിൽ 18-ാം നൂറ്റാണ്ടിലെ കേരള ക്രൈസ്തവരെപ്പറ്റി യോക്ക് റിൽ ഗവേഷണം നടത്തുന്നു.



മാർ ബഹനാം, മർത്ത സാറാ, നാല്പതു സഹദേശമാർ എനിവരുടെ രക്തസാക്ഷിത്വം. (ഒരു പുരാതന പേരിഷ്യൻ ചിത്രം)

ഓർക്കൺമേ നൈലേയെന്നാലും”

എന്ന തും മെമ്രാ മാത്രമാണ് നമ്മുക്ക് മാർ ബഹറനാം സഹദായെപ്പറ്റി യുള്ള വിവരം.

### മലകരയിലെ ഇതിഹാസം

ലിഖിത കൃതികളാണും മലയാളത്തിൽ ഉണ്ടായില്ലകിലും മാർ ബഹറനാം സഹദായെപ്പറ്റിയുള്ള ഇതിഹാസം മലകരസഭയിൽ പ്രചരിച്ചിരുന്നു. അത് ഇപ്പകാരം സംഗ്രഹിക്കാം. പേരിഷ്യതിലെ രജാവായിരുന്ന സൗഖ്യം സെൻഹാറിബിൻ്റെ പുത്രനായിരുന്നു ബഹറനാം. അദ്ദേഹത്തിനു കുഷ്ഠരോഗിനിയായ സാരാ എന്നൊരു സഹോദരി ഉണ്ടായിരുന്നു. അനേക ചികിത്സകൾ ചെയ്തിട്ടും സാഹായ്യം അസുവം ഭേദമായില്ല. ഹവർ അശ്വാരാധകരായ സൊഹാസ്കിഷൻ മതത്തിൽപ്പെട്ടവരായിരുന്നു. അങ്ങനെന്നെല്ലാക്കും ഒരു ബഹറനാം വന്നതിൽ വേദധാരവെ ദയാധകാരനായ മാർ മതത്തായിരും വാസസ്ഥലത്തു ചെന്നു. അവിടെവെച്ച് അത്ഭുതപ്രവർത്തനക്കായ മാർ മതത്തായിരുമായി പരിചയപ്പെട്ടുകയും അദ്ദേഹത്തിൽ നിന്നു ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസം സ്വീകരിക്കുകയും ചെയ്തു. തുടർന്ന് മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ അപേക്ഷപ്രകാരം മാർ മതത്തായി സഹോദരി സാഹായെ സുവശ്രൂതത്തിൽ. തുടർന്ന് സാഹായും മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ അംഗരക്ഷകരായ നാല്പത്തു പടയാളികളും ക്രിസ്തുമതം സ്വീകരിച്ചു.

ക്രിസ്തുദിന മതത്യോഗത്തിൽ ക്ഷുഭിതനായ ബഹറനാമിൻ്റെ പിതാവ് ബഹരനാമിനെയും സാഹായെയും നാല്പത്തു പടയാളികളും വധിച്ചു. തുടർന്ന് രജാവ് കരിന രോഗപീശകളാൽ വലഞ്ഞു. ചികിത്സക്കാർക്ക് ഭേദമാകാതെ ബഹറനാം തും രോഗം ബഹറനാമിനെയും കൂട്ടരെയും വധിച്ച സമലതയും ചെന്ന പ്രാർത്ഥിച്ചാൽ ശമിക്കുമെന്ന് ദർശനമുണ്ടായി. രജാവ് അവിടെപ്പോയി പ്രാർത്ഥിക്കുകയും രോഗശമനം ലഭിക്കുകയും ചെയ്തു. തുടർന്ന് അദേഹവും കൂടുംബവും ക്രിസ്തുമതം സ്വീകരിക്കുകയും മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ കബറിടവും ശുശ്രവായ മാർ മതത്തായിരും ദയാധകാരനായും ചെയ്തു. മാർ മതത്തായിരും കാലരേശം പിൻഗാമിയായ മാർ ഇസ്ലാഹാ കാബിന് ദയാ പണിയിച്ചത്. ഇതാണ് മലകരയിൽ പ്രചരിച്ചിരുന്ന മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ കമ. തും കമ കേരളത്തിൽ പ്രചരിച്ചത് അന്ത്യാവൃന്ദ സുറിയാനി പാരസ്യരൂപത്തിൽ നിന്നാണ്.

### ജീവചരിത്രങ്ങൾ

മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ ജീവചരിത്രം ആദ്യം എഴുതിയത് ആരെന്നത് അജഞാതമാണ്. അഞ്ചൊന്നും നൂറ്റാണ്ടിൽ അനേകക്കു പേരിഷ്യൻ പിതാക്കു നാലുരുടും ജീവചരിത്രമെഴുതിയ മാർ മാറുമാ മതത്താപ്പു

ലീതിനാ ഇദ്ദേഹത്തിൻ്റെ ജീവചരിത്രം എഴുതിയതായി കാണുന്നില്ല. ആറാം നൂറ്റാണ്ടിനു ശേഷം മാർ മതത്തായിരുടെ ദയറായിലെ പണിതന്നെയും ഒരു സന്ധാരി ഇദ്ദേഹത്തിൻ്റെ ജീവചരിത്രം എഴുതിയതായി അനുമാനിക്കപ്പെടുന്നു.

മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ ഇന്ന് ലഭ്യമായ ഏറ്റവും പുരാതനമായ ജീവചരിത്രം 12 - 10 നൂറ്റാണ്ടിലേതാണ്. മർദ്ദീനിലെ മാർ യുഹാനോൻ മെത്രാപ്പോലീത്താ (1125 - 1165) ഇത് എഴുതുന്ന കാലത്ത് മറ്റാരു ജീവചരിത്രവും ലഭ്യമല്ലായിരുന്നു എന്നു രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്.

### ചരിത്ര ദൃഢ്യതയിൽ

മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ ചരിത്രവും അമാർത്തമ വസ്തുതകളും തമിൽ ചില പൊരുത്തക്കേടുകളുണ്ട്. ഇതിനു പ്രധാന കാരണം അദ്ദേഹത്തിൻ്റെ മരണശേഷം എടു നൂറ്റാണ്ടുകൾക്കുശേഷം മാത്രം എഴുതപ്പെട്ടവയാണ് ഇന്നു ലഭ്യമായ ഏറ്റവും പഴയ ജീവചരിത്രം എന്നതാകാം.

മുഖ്യ പ്രശ്നം അദ്ദേഹത്തിൻ്റെ പിതാവിൻ്റെ പേരാണ്. സെൻഹാറിബ് എന്ന രാജാവ് പേരിഷ്യ രേഖിച്ചിരുന്നത് മാർ ബഹറനാമിന് ഒരു സഹദാസ്വദം മുന്നാണ്. മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ കാലത്തെ പേരിഷ്യൻ ചക്രവർത്തി സാപ്പുർ ദിതിയനായിരുന്നു (339 - 379 AD). ചരിത്രം കണ്ണ ഏറ്റവും വലിയ ക്രിസ്തുമത പിഡകനായിരുന്ന ഇദ്ദേഹത്തിൻ്റെ ഭരണകാലത്ത് രക്തസാക്ഷികളും ക്രൈസ്തവരിൽ ലക്ഷ്യക്കണക്കിനാണ്. ഇദ്ദേഹത്തിൻ്റെ പിഡയിൽ നിന്നു രക്ഷപെടാനാണ് കൂനായിതെന്നാമനും കൂട്ടരും കേരളത്തിൽ കൂടിയേറിയതെന്ന് ചരിത്രകാരനാർ തെളിയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആ പിഡയിലാണ് AD 361 ത് മാർ ബഹറനാം സഹദായും സഹോദരിയും മറ്റും വധിക്കപ്പെടുന്നത്.

എന്നാൽ മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ പിതാവായ സെൻഹാറിബ് ഒരു ഇടപാട്ടവോ, സാമര രാജാവോ, രാജകൂട്ടംബവാംഗമോ ആയിക്കൂടായ്ക്കയില്ല. സാപ്പുർ ഭരണമന്ത്രി മരണശേഷമാകാം അവർ ക്രിസ്തുമതം സ്വീകരിച്ചതും, പുത്രൻ്റെ കബറിടം പണിത്തും.

രണ്ടാമത്തെ പൊരുത്തക്കേട് മാർ ബഹറനാമിനെയും മറ്റും വധിച്ചശേഷം അവരുടെ ശരിം ദഹിപ്പിക്കാൻ ശ്രമിച്ചു എന്ന പരാമർശനമാണ്. ഇത് അസം ഭാവുമാണ്. കാരണം പേരിഷ്യകാർ അന്ന് അശ്വാരാധകരായ മശുരേമാർ (സൊറിവാസ്ട്രിയർ - ഇന്നത്തെ പാംസി മതം) ആയിരുന്നു. അശ്വാരാധകരുടെ മുത്തുകൾ മുത്തുകൾ ദഹിപ്പിക്കുക എന്നത് ഏറ്റവും അശുദ്ധിയുണ്ടാക്കുന്ന കർമ്മമായിരുന്നു. അതിനാൽ അവർ ഒരിക്കലും മുത്തശരീരം ദഹിപ്പിക്കുവാൻ ശ്രമിക്കുകയില്ല.

മാർ ബഹറനാമിൻ്റെ ജീവചരിത്രമെഴുതിയ 12 - 10 നൂറ്റാണ്ടായപ്പോഴേക്കും

പേരഷ്യു, മുസ്ലീം ഭരണത്തിലായിരുന്നു. പേരഷ്യുയിൽ ശ്രീഗണ്ഡമാർ ഇല്ലാ തായഗ്രേഷം അവരെക്കുറിച്ച് അജന്തരായ ആളുകൾ കുടിച്ചേരിത്തതാകാം ഈ ഭാഗം. ചരിത്രപരമായ ഈ വ്യതിയാനങ്ങൾ ഒരു ഗവേഷണ വിഷയം മാത്രമാണ്. കാരണം, പരിശുദ്ധനായ മാർ ബഹനാം സഹദാ ആരുടെ പുത്ര നാണ്ണന്നത് പോലെയുള്ള വിഷയങ്ങൾ അദ്ദേഹത്തിന്റെ പരിശുദ്ധിക്കോ, അദ്ദേഹത്തിന്റെ മല്യസ്ഥതയ്ക്കോ എരു ഭാഗവും വരുത്തുന്നില്ല. വിശാസി കർക്ക് ആ പരിശുദ്ധന്റെ ജീവിതവും രക്തസാക്ഷിത്വവുമാണ് പ്രധാനം.

### മാർ ബഹനാം സഹദായും പിശാച്ചും

മാർ ശ്രീവർഖരീൻ സഹദാ സർപ്പരത്തെ കൊല്ലുന്നതുപോലെ കുതിരപ്പു റത്തിരുന്നുകൊണ്ട് മാർ ബഹനാം പിശാച്ചിനെ കൊല്ലുന്ന ചിത്രങ്ങൾ സുറിയാനി പാരമ്പര്യത്തിലുണ്ട്. സുറിയാനി സഭയിൽ അപന്നമാര രോഗികൾ ഇന്നും മാർ ബഹനാമിന്റെ കബിട്ടത്തിലെത്തി സുവം പ്രാപിച്ചുവരുന്നുണ്ട്.

മലകരയിൽ പിശാച്ചുകൾക്കെതിരായ ഉഗ്രമുർത്തിയായ പരിശുദ്ധൻ എന്ന നിലയിലാണ് മാർ ബഹനാം സഹദാ അറിയപ്പെടുന്നത്. ഇതൊരു പക്ഷേ മുകളിൽ പറഞ്ഞ ചിത്രത്തിനാസ്പദമായ സംഭവത്തിൽ നിന്നും ഉടലെടുത്ത വിശാസമാകാം.

മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ള പല പള്ളികളും സ്ഥാപിച്ചിരക്കുന്നത് മുന്പ് ഭൂതപ്രേതബാധയുള്ള സ്ഥലങ്ങളിലാണെന്നും, അവയുടെ ശല്യം ഒഴിവാക്കാനാണ് മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ അവിടെ പള്ളി സ്ഥാപിച്ചതെന്നും ചില ഏതിഹ്യങ്ങൾ പറയുന്നു. ഭൂതബാധയുള്ളവർ മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ പ്രത്യേക മല്യ സ്ഥത യാചിക്കുകയും സുവം പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത് മലകരയിൽ പതിവാണ്.

### മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ

മാർ ബഹനാം സഹദായെപ്പറ്റിയുള്ള ഒരു ലേവനവും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഗുരുവും ആത്മീയ പിതാവുമായ മാർ മത്തായിയെ പരാമർശിക്കാതെ രചിക്കുക അസാധ്യമാണ്. രോമാ സാമ്രാജ്യത്തിൽ ക്രിസ്ത്യുമതം ഒരുദ്യാഗ്രിക മതമായി പ്രബൃംപിച്ച കൂദാശയിൽനിന്നും പ്രക്രവർത്തിയുടെ പിൻഗാമിയായ യൂലിയാനോസ് പ്രക്രവർത്തി കൂടുതൽ ക്രിസ്ത്യുമത വിരുദ്ധനായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ മതപീഡനത്തിൽ നിന്നും രക്ഷപെടാൻ ആമീർ (ധയൻബകർ) സാദേശിയായ മാർ മത്തായി എന്ന സന്ധാസി പഴയ നിന്നുവെ നശരത്തിന് കൂത്ത് പേരഷ്യു സാമ്രാജ്യത്തിൽപ്പെട്ട് ഒരു കുന്നിൽ മാർ അബൈഹാം, മാർ സബായി എന്നിവരോടൊപ്പം ആശ്രമജീവിതം തുടങ്ങി. യാദൃശ്വരികമായി അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആശ്രമത്തിൽ വന്നുചേരുന്ന മാർ ബഹനാം സഹദാ അദ്ദേ

ഹത്തിന്റെ ഉപദേശങ്ങളിലും ജീവിത വിശുദ്ധിയിലും ആകൃഷ്ടനായാണ് ക്രിസ്ത്യുമതം സീക്രിച്ചുത്.

മാർ ബഹനാമിന്റെ രക്തസാക്ഷിത്വത്തിനുശേഷം അദ്ദേഹത്തിന്റെ മാതാപിതാക്കൾ ക്രിസ്ത്യുമതം സീക്രിച്ചു. തന്റെ തീരാ വ്യാധി തീരിത്ത മാർ മത്തായിയിൽ ഉപകാര സ്ഥാനാർത്ഥം മാർ ബഹനാമിന്റെ പിതാവ് മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ പണിയിച്ചുകൊടുത്തു. വിശാസികളുടെ സംഹരൂപ്യവും ദയായക്കാരുടെ എണ്ണവും അവിടെ വർദ്ധിച്ചുവന്നു. ഒരേ സമയം ആയിരം ദയായക്കാരിലെയിക്കും മാർ മത്തായിയുടെ ദയായിൽ ഉണ്ടായിരുന്നതേ. അതിനാൽ ആയിരങ്ങളുടെ മല എന്നർത്ഥമുള്ള തുറോട് അല്പപ്പെട്ട് എന്ന പേരിൽ ഈ സ്ഥലം അറിയപ്പെട്ടു. ബേസ് ഗുണ്ണ എന്നായിരുന്നു ഈ ദയായുടെ പേര്.

പേരഷ്യു സഭ നെന്ന് തോറിയൻ വിശാസം സീക്രിച്ചപ്പോൾ മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ അവിടെ ഓർത്തേയോക്ക് വിശാസത്തിനും തുടർന്ന് ഇല്ലാം മതത്തിനും മുമ്പിൽ രോമാ സാമ്രാജ്യത്തിന്റെ കിഴക്കൻ ഭാഗത്തെയും പേരഷ്യു സാമ്രാജ്യത്തിലെയും കൈസർവാസ കീഴടങ്ങിയപ്പോൾ മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ സത്യവിശാസത്തിൽ അഭംഗുരം നിലപാതയും ആശ്രമം സന്ദനവും അംഗവുലമുള്ളതുമായിരുന്നതിനാൽ സഭാവികമായും കിഴക്കൻ സഭയിലെ ഏറ്റവും ശക്തമായ കേന്ദ്രം ഇതായി മാറി.

### മഹിയാനേർ

രോമാ സാമ്രാജ്യത്തിന്റെ കിഴക്കൻ ഭാഗത്ത് സത്യവിശാസത്തിൽ നിലപാതയിൽനിന്നുവെൽ പാരസ്യത്വ കാതോലിക്കോർഡ് നെന്ന് തോറിയൻ വിശാസം സീക്രിച്ചതോടുകൂടി അനാമരായി. അവർക്കായി അന്ത്യാക്കും പാത്രി അർക്കിസിന്റെ കീഴിൽ സ്ഥാപിച്ച മഹിയാനേർ സഭാവികമായും മാർ മത്തായിയുടെ ദയായിൽ കേന്ദ്രീകരിച്ചു.

ശക്തരായ മാർ മത്തായി ദയാ അഖ്യക്ഷമാരുമായി പുതുതായി രൂപം കൊണ്ട മഹിയാനേറിനു അധികാര തർക്കങ്ങൾ ഉണ്ടായി. തുടർന്ന് AD 629 തെ ഒരു സുന്നഹദോസു കൂടി ഇവർ തമിലുള്ള അധികാര വിജേന്തി നുള്ള നിബന്ധനകൾ ഉണ്ടാക്കി. മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ ആശ്രമം മെത്രപ്പോലീത്തായ്ക്കും മഹിയാനായ്ക്കും ഏതാണ്ട് തുല്യമായ അധികാരവകാരശങ്ങളുണ്ടായിരുന്നതായി ചരിത്രം പറയുന്നു.

പിന്നീട് മാർ മത്തായിയുടെ ദയാ മഹിയാനമാരുടെ ആസ്ഥാനമായി. പാരസ്യത്വ സഭയിലെ ഏറ്റവും പ്രഗൽഭനായ മഹിയാനായും, അന്ത്യാക്കുൻ സഭയിലെ 2 - 10 സഹസ്രാംബ്രത്തിലെ ഏറ്റവും വലിയ പണ്ണിത്തനു

മായിരുന്ന ശ്രീഗോറിയോസ് ബാർ എബ്രായ (1264 - 1286) തന്റെ ജീവിത കാലത്തിൽ ഭൂതികഷ്വും കഴിച്ചുകൂട്ടിയത് മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായി ലാണ്. അദ്ദേഹത്തിന്റെ കല്പനയും അവിടെയുണ്ട്. ഈന് അന്തേപ്പാക്കുൻ ഓർത്തയോക്സ് സഭയിലെ ഒരു ഭദ്രാസനവും മെത്രാപ്പോലീത്തായുടെ ആസ്ഥാനവുമാണ് പരിമിതമായ അംഗങ്ങൾ മാത്രമുള്ള മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ.

### മലയാളികൾ മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായിൽ

മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ സന്ദർശിച്ച ആദ്യ മലയാളി പാലക്കുന്നത് മാത്യുസ് മാർ അത്താനാസേധാസ് ആയിരിക്കാൻ സാഖ്യതയുണ്ട്. 1842 ലെ മർദ്ദീനിൽ വെച്ച് മേല്പട്ടസ്ഥാനം ഏറ്റേശേഷം അദ്ദേഹം അല്പപകാലം മുസൽ ഭദ്രാസന ഇടവകയെ ദീച്ചതായി പറയപ്പെട്ടുന്നുണ്ട്. അക്കാലത്ത് അദ്ദേഹം സമീപസമായ മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ സന്ദർശിച്ചുകാണാൻ സാഖ്യത യുണ്ട്.

മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ സന്ദർശപ്പെട്ടായി വ്യക്തമായ രേഖയുള്ളത് ആദ്യ വ്യക്തി മലകര മെത്രാപ്പോലീത്താ ആയിരുന്ന പുലിക്കോട്ടിൽ മാർ ജോസഫ് ദീവനാസേധാസ് അഖ്യാമനാണ് (1833 - 1909). തന്റെ മേല്പട്ട സ്ഥാനാരോ ഹണ്ഠത്തിനുള്ള യാത്രാമഭ്യു കൊല്ലിവർഷം 1038 (1863 AD) കർക്കിടകം 10 നു മാർ ദീവനാസേധാസ് അന്ന് മുസലിലെ മെത്രാപ്പോലീത്താ ആയിരുന്ന മാർ ഗ്രിഗ്രിൻ് കുറിലോസിനോടൊപ്പും മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ സന്ദർശിച്ച് പതിനൊന്നു ദിവസം അവിടെ താമസിച്ചു.

പാലക്കുന്നത് മാത്യുസ് മാർ അത്താനാസേധാസും, പുലിക്കോട്ടിൽ മാർ ജോസഫ് ദീവനാസേധാസും മാർ ബഹറനാമിന്റെ ദയറാ സന്ദർശിച്ച തായി അറിവില്ല. മാർ ദീവന്യാസേധാസ് മാർ ബഹറനാമിന്റെ ദയറായെ പുറി പരമാർശിക്കുന്നില്ല. അന്ന് ഒരുപക്ഷേ ഈ ദയറാ അനാമമായികിടക്കു കയായിരുന്നിരിക്കാം.

മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായുടെ പ്രാമുഖ്യം മുലും ഒരിക്കലും മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ കബറിടം ഒരു സന്ധാന പ്രസ്ഥാനം എന്ന നിലയിൽ വളർന്നില്ല. രണ്ടു ദയറാകളും പണിക്കഴിപ്പിച്ച് മാർ ബഹറനാമിന്റെ മാതാപിതാക്കാർപ്പോലും മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായാക്കാൻ പ്രാമുഖ്യം കർപ്പിച്ച തെന്നതാവാം ഇതിനു കാരണം. ശക്തവും സമ്പന്നവുമായ മത്തായിയുടെ ദയറാ മഹ്മിയാരന്റെ ആസ്ഥാനം കുടിയായതോടെ അതിന്റെ പ്രാമുഖ്യം പിന്നെയും വർദ്ധിച്ചു.

### പുലിക്കോട്ടിൽ മാർ ദീവന്യാസേധാസിന്റെ യാത്രാവിവരങ്ങം പുലിക്കോട്ടിൽ മാർ ജോസഫ് ദീവനാസേധാസിന്റെ യാത്രാ

വിവരങ്ങൾത്തെ അവലംബിച്ച് 1902 -ൽ എം. പി. വർക്കി എഴുതിയ മാർ ദീവനാസേധാസ് മെത്രാപ്പോലീത്താ എന്ന ശ്രദ്ധത്തിൽ നിന്നും.

“കർക്കിടകം 10 -നു (1864) തുറാട് അല്പപ്പും എന്ന ദയറാ കാണ്മാൻ നമ്മുടെ കമാനായകൾ (പുലിക്കോട്ടിൽ മാർ ജോസഫ് ദീവനാസേധാസ് അഖ്യാമാൻ) മെത്രാപ്പോലീത്തായോടു കൂടി പോയി. ഈ ദയറാ മാർ മത്തായി എന്ന പരിശുഭരണ ഉപയോഗത്തിനായി പണിയിച്ചതാണ്. ഈതു മുസലിൽ നിന്നു വടക്കു കിടക്കു എക്കദേശം പറ്റണ്ണെ നാശിക ദുരത്തിൽ ഒരു മല തിന്മേലാണ്. അതിരാവിലെ പുറപ്പെട്ടു ഒപ്പതു മണിയായപ്പോൾ സ്ഥാന ശിക്കാ എന്ന പട്ടണത്തിലെത്തി. ഇവിടെ സുറിയാനിക്കാരുടെ വക ഒരു പള്ളിയും 150 കുടുംബങ്ങളുമുണ്ട്. അന്നുമതസമരാരായി ഇവിടെ ആരു മിലി.....

.....മുന്നു മണിയായപ്പോൾ നമ്മുടെ യാത്രക്കാർ ദയറായുടെ അടിവാര തെത്തതി അവിടെ നിന്നു മലക്കോൻ തുടങ്ങി. അവൈര മണിക്കൂ ദയറാ തിൽ എത്തുകയും ചെയ്തു. ഇതുകൊണ്ടു ഈ പരവതത്തിന്റെ ഒന്നന്തും എത്തെന്തൊള്ളുംബന്നു ഉഹപ്പിക്കാവുന്നതാണ്. ദയറായിലുള്ള മാർ ദന്മാ മെത്രാപ്പോലീത്തായും അവിടെയുള്ള റിപാനാരും കൈത്താളങ്ങൾ മുതലായ പാട്ടും വാദ്യങ്ങളും ആയി വന്നു നമ്മുടെ യാത്രക്കാരെ എത്തിരേറ്റു പള്ളിയക്കേതക്കു കൊണ്ണുപോയി. ആരാധന കഴിഞ്ഞ ശേഷം മുസലിലെ മെത്രാപ്പോലീത്താ ഒരു ചെറിയ പ്രസംഗം പറഞ്ഞു.

ഈ ദയറാ എത്തയും പുരാതനവും രക്തസാക്ഷിയായി മരിച്ച മാർ ബഹറനാം സഹദായും പിതാവായ പിതാവായ സെന്റപരിയോസു രാജാവിനാൽ പണിയിക്കപ്പെട്ടതുമാകുന്നു.

ഈ ഈ ദയറായെക്കുറിച്ചു അല്പപം പറയാം. ഇതിന്റെ പേര് അല്പപും ഇതിന്റെ ദയറായും ദയറാ എന്നാണെന്നു മുമ്പു പറഞ്ഞത്തോളോ. ഇതിന്റെ അർത്ഥമം അനേകായിരം പേരുടെ ദയറായെന്നുണ്ട്. മാർ മത്തായി എന്ന റിപാനാരെ പ്രസംഗം വൈഭവത്താൽ അനേകായിരം ആളുകൾ ക്രിസ്തുമതം സീക്രിക്കലുകയും അവർ തങ്ങൾക്കുള്ള സർവ്വവും ഉപേക്ഷിച്ചു നിത്യജീവനാകുന്ന കിരിടം ലഭിപ്പാൻ ആഗ്രഹിച്ചും കൊണ്ടു ഈ ദയറായിലും അതിനു ചുറ്റുമുള്ള ശുഹം കളിലും വന്നു താമസിക്കുയോ ചെയ്തതുകൊണ്ടാണു ഈ ദയറായ്ക്കു ഈ പേര് സിദ്ധിച്ചതു. മുസൽ മുതലായ സ്ഥലങ്ങളിൽ ക്രിസ്തുമതം പ്രസംഗിച്ചതും ഈ പരിശുഭരണും അദ്ദേഹത്തിന്റെ അനുഗ്രാമികളുമാണ്. എല്ലാ ക്രിസ്തുമാനികളും ഒരുപോലെ ബഹുമാനിക്കുന്ന വലിയ വൈഭവത്താനും ശാസ്ത്രപരമായ ബാർ എബ്രായ എന്നു പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു യോസു കാതോലിക്കാ സ്ഥിരവാസം ചെയ്തിരുന്നതു ഈ ദയറായിലാണ്. ഇദ്ദേഹം ഉണ്ടാക്കിയിട്ടുള്ള അനേകം വേദപുസ്തക വ്യാവ്യാനങ്ങളും പ്രബു

സഖ്യങ്ങും നിയമങ്ങളും സുറിയാനിഭാഷാ സാഹിത്യത്തിൽ ഒരു ഉന്നതപദവിക്കു അർഹങ്ങളാണ്. സുറിയാനി സഭയിലെ പരിശുഭനും മല്പാനും ആയി അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ളവർിൽ അവസാനത്തെ ആളുമാണു ഇതേഹം. ഈതു വലിയ സ്ഥാനത്തിലും ഘട്ടത്തിലും ഇരുന്ന ഇം പരിശുഭൻ തന്റെ ജീവിതകാലത്തെ നയിച്ചതു ഒരു വലിയ കരിക്കലിന്റെ ഉള്ളിൽ കൊതിയുണ്ടാക്കിയ ഒരു ചെറിയ ശുഹായിലാണു. ഇതിന്റെ അകത്തു ഒരാൾക്കു കഷ്ണിച്ചു കടക്കത്തെ ഒരു ദാരം ഉണ്ടായിരുന്നുള്ളു. ശുഹായുടെ വിസ്താരം രണ്ടു കോൽ നീളവും രണ്ടു കോൽ പൊക്കവും ഒരു കോൽ വിതിയുമാണ്. പടി ഞോറേ അറ്റത്തു ഒരാൾക്കു ഇരിക്കത്തെക്കു ക്രമത്തിൽ ഒരു തിണ്ണ കാണമാനുണ്ട്. ഈ പരിശുഭൻ ആശാസത്തിനായി പുരിപ്പെട്ടുന്ന നേരത്തിൽ പണിയപ്പെട്ടതായ ഒരു കർമ്മാടവും അതിനു താഴെ കൊതിയപ്പെട്ട രണ്ടു കർമ്മുണികളും അതുകൂടുടെ മുൻവശത്തു കല്ലിൽ കൊതിയിക്കുച്ചു ഒരു ചെറിയ കൂള വുമുണ്ട്. ഇതിലേക്കുള്ള ഉറവ ഈ കർമ്മുണികളിൽ നിന്നു പുരിപ്പെട്ടു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. കൂളത്തിൽ വെള്ളം നിറഞ്ഞു കവിഞ്ഞുമാറ്റുകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. കർമ്മുണിയിൽ നമ്മുടെ കമാനായകൾ കേറി നോക്കിയപ്പോൾ അതിനുകുത്തു മുട്ടിനുമേൽ വെള്ളമുണ്ടായിരുന്നു. മുട്ടികളുടെ മീതയുള്ള കർമ്മാടത്തിൽ നിന്നു എത്രയും നേരിയ വിധത്തിൽ മണ്ണു സർവദാ പെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഈ കർമ്മാടത്തിന്റെ താഴെയുള്ള കൂളത്തിന്റെ ചുറ്റുമായി പത്തു മുപ്പതു പേരുകൾിക്കാം. എത്ര ഉഷ്ണിച്ചവനും ഒരു മൺകുർ ഇം മാടത്തിന്റെ താഴെ താഴെ ഇരുന്നതു കൂളിരുകൊണ്ടു ചരിച്ചു പോകുന്നതും കുപ്പായം മണ്ണു കൊണ്ടു നന്നയുന്നതുമാണു. ഈ ഒരു വിശ്രഷം നിമിത്തം മുസ്ലിംപാലെ പ്രധാനമാർ ജാതിമതദേശങ്ങൾ ആലോച്ചിക്കാതെ കുടുംബസമേതം ഇവിടെ വന്നു സുവർദ്ദനത്തു താമസിക്കാറുണ്ടു്. ഈ പണിക്കാലിലും ബാർ എബ്രായയുടെ കരകൗണ്ഡരങ്ങളാണു. കർമ്മാടത്തിന്റെ മുൻവശത്തു അദ്ദേഹത്തിന്റെ പേരു കൊതിയപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്.

ഈ ദയായുടെ ആവിർഭാവത്തിനു ഹേതുഭൂതനായ മാർ മതതായി സന്ധിച്ചിരുന്ന ശുഹായും നമ്മുടെ കമാനായകൾ കാണുകയുണ്ടായി. ഈതു ദയായുടെ കിഴക്കുവശത്തു കുന്നിന്റെ ചരിവിലാണ്. നമ്മുടെ കമാനായകൾ ഇം ശുഹായ്ക്കുത്തു കേരുന്നതിനു രണ്ടു മുന്നു പേരുടെ കായിക സഹായം വേണ്ടിവന്നു. ശുഹാ മലയുടെ കിഴക്കുള്ളുള്ള ചരിവിന്റെ തുകകിൽ ആകകൊണ്ടു കാലം തെറ്റി വിഴുന്നതിന് എളുപ്പമുണ്ടായിരുന്നതിനാലാണ് അന്യസഹായം വേണ്ടിവന്നതു. പത്തു പതിനഞ്ചു പേരുകു നിൽക്കാൻ മാത്രം ശുഹായ്ക്കു വിസ്താരമുണ്ടു്. ഇതിനകത്തു കല്ലുകൊണ്ടു കൈടപ്പെട്ട ഒരു ദേതാണോസുണ്ട്. വേറു യാതൊരു വിശ്രഷവുമില്ല. ഈ മാതിരി ശുഹാകൾ ഈ ദയായ്ക്കു ചുറ്റും വളരെയുണ്ടെങ്കിലും ബാർ എബ്രായയും ദയായും മാർ മതതായിയുടെയും ശുഹാകളെ ജനങ്ങൾ വളരെ കെതിയോടെ വിചാരിച്ചുവരുന്നു. ഈതുകളിൽ ഇരുന്നു സന്ധിക്കാൻ ആരുത്തെന്നു

ആവശ്യപ്പെട്ടാലും അനുവദിക്കുന്നതുമല്ല.

ദയായ്ക്കു പണി വളരെ വിശ്രഷപ്പെട്ടതു തന്നെ. അതിനു ചുറ്റുമുള്ള മതിൽ കോട പോലെ ഉറപ്പിലും ഉയരത്തിലും കൈടപ്പെട്ടതാണു. നാലു മുലകളിലും കൊതിയുള്ളാണുണ്ടു്. കവർച്ചക്കാരുടെ ആക്രമണങ്ങളെത്തു തടയുന്നതിനാണ് ഇത്തൊക്കെ മുൻകരുതലുകൾ ചെയ്തിരിക്കുന്നത്. ഒരു ദയാൾ ദയായിലും കവറായിലുണ്ടു്. ഒരു അക്രമി സംഘാടനയും ഓടിക്കാം. നമ്മുടെ കമാനായകൾ ഈ ദയായിൽ ചെന്നപ്പോൾ അവിടെ ആരോഗ്യ റിപാരാ പ്രധാനിയായ മാർ ദാഹാ മെത്രാപ്പോലീതായും മാത്രമെ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ളു. ഒരു കാലത്ത് ഇവിടെ അരുപ്പത്തുപതു റിപാരാ താമ സിച്ചിരുന്നു. ഇതിൽ ദൈവക്കതിയിൽ അദിത്യിനും ലോകത്തെ ഇതിലയിക്കുന്ന വെടിയാൻ നിവൃത്തിയില്ലെന്ന സ്ഥിതിയിൽ എത്തിയ ആളും ആയ ഒരു റിപാരാ ദയായ്ക്കു പുറത്തു ഒരു ശുഹായിൽ ഇരിക്കുന്നതും നമ്മുടെ കമാനായകൾ കണ്ണു. ഇദ്ദേഹത്തിനു വയസ്സു 35 തു അധികമില്ല. നല്ലാരു സുമുഖപ്പും സുറിയാനി ഭാഷാപണ്ഡിതനുമാണു. ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ കെഷണവും വസ്ത്രധാരണവും ആരോഗ്യം വിസ്മയിപ്പിക്കുന്നതാണു. ദിവസവും ഉച്ചയ്ക്കു കുറെ അപ്പുവും ഒരു പാത്രത്തിൽ കുറെ വെള്ളവും ദയായിൽ നിന്നു കോടു തയയ്ക്കുവും. ഇത്താരു കെഷണമോ പാനീയമോ ഇദ്ദേഹത്തിനില്ല. ഇദ്ദേഹം എല്ലായ്പ്പോഴും ഒരു കറുത ത്രോഹയും ഒരു പുറംകുപ്പായ വുമാണ് യർക്കാർ. ഇതുകൾ അനേകം കെഷണങ്ങൾ കുട്ടി തുനിപ്പിടിപ്പിച്ചു ഉണ്ടാക്കിയവയാണു. നല്ല മാതിരിയിലുള്ള ഉടുപ്പുകൾ മറ്റു റിപാരാ കെഷണമോ നേരോളം ഇദ്ദേഹത്തിനു തയാറാക്കാറുണ്ടെങ്കിലും അതുകൊണ്ടു ഇദ്ദേഹം സീക്രിക്കുന്നില്ല. ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ നിഷ്ക്കെക്കെതെവ കെതിയെ കേട്ടിരിക്കുന്നതു വന്നു ഓരോരുത്തൻ ഉടുപ്പുകൾ മുതലായവ സമാനിക്കുന്നതൊന്നും ഇദ്ദേഹം തൊടുക പോലും ചെയ്യാറില്ല. സാധാരണചക്രജില്ലും പെരുന്നാൾ ദിവസങ്ങളിലും മാത്രം ഇദ്ദേഹം ശുഹായ്ക്കു പുറത്തിരിഞ്ഞി ദയായിലെ പദ്ധതി യിലേക്കു പോകും. അനുഭിവസങ്ങളെ വിശുദ്ധ പുസ്തക വായനയാലും പ്രാർത്ഥനയാലും ശുഹായ്ക്കെത്തു വെച്ചു തന്നെ കഴിച്ചുകൂട്ടുകയാണു. നിർദ്ദേശങ്ങളായ വിനോദങ്ങളെ കുട്ടി ഇദ്ദേഹം വെറുകുന്നു. ഇദ്ദേഹം തുറവിട്ടിരുന്നതൊന്നും മാതാപിതാക്കമാർക്കു ഏക പുത്രനുമാണു. വീടിലിരിക്കുന്നവോൾ തന്നെ കുടുംബക്കാരും അനേകശിക്കാതെ കിന്നമായ സന്ധാസവത്തം തുടങ്ങിയതിനാൽ മാതാപിതാക്കമാർ ദുഃഖിക്കുന്നതു കണ്ണു കൊണ്ടിരിക്കാൻ കഴിയാണ്ടിട്ടു് സകലവും ഉപേക്ഷിച്ചു ഈ ദയായിൽ വന്നു താമസിക്കുന്നയാണു. ഏശ്വര്യരൂതിലും പ്രതാപത്തിലും പ്രാമംബനം വഹിക്കുന്ന ചക്രവർത്തികളുടെ മനിരങ്ങളിൽ കുട്ടി ഈ ത്യാജ്യമായ ശുഹായിലുള്ളതെന്നും സന്തുഷ്ടിയും സമാധാനവും കാണുന്നതല്ല. ഇതിലയിക്കായ കമായ ഒരു ഭാഗം മനുഷ്യരക്കു ലോകത്തിൽ ലഭിക്കാനുണ്ടോ?

പത്തെവതു റിംഗാമാർക്കു സുവമായ കാലക്രഷ്ണത്തിനുള്ള മുതലെടുപ്പ് ഈ ദയറായ്‌ക്കുണ്ടു്. ഏതാനും കൃഷിസ്ഥലങ്ങൾക്കു പുറമേ രണ്ടുമുവാ യിരം ആട്ടുകളും ഉണ്ടു്. വെള്ളിക്കുരിശു മുതലായ പല ഉപകരണങ്ങൾ ധാരാളമാണു്. സമർത്ഥമാനും സുഖിലനുമായ ദന്ഹാ മെത്രാപ്ലോഡിത്തായും കൈവശം ദയറാ വകയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ സ്വന്തം വകയുമായി വളരെ പണവുമുണ്ടു്.

ഈ ദയറായിൽ നമ്മുടെ കമ്മാനായകൾ പതിനൊന്നു ഭിവസം താമസി ചെതിരിൽ ശേഷം കർക്കടക 22 നു മുസലിലേക്കു മടങ്ങി.”

### മാർ ബഹറനാം സഹദാ മലകരയിൽ

ഉദയംപേരുർ സുന്നഹദോസിനു മുമ്പ്, മലകരസം ബന്ധപ്പെട്ടിരുന്ന പൗരസ്ത്യ കർദായ (പേരംശ്വൻ) സാഡിലും മാർ ബഹറനാം സഹദാ പരി ശുഭമായി ഗണിക്കപ്പെടുന്നുണ്ടെങ്കിലും, അക്കാലത്ത് മാർ ബഹറനാം സഹ ദായുടെ ഓർമ്മ മലകരയിൽ അത്ര പ്രബലമായിരുന്നോ എന്നു സംശയ മാണു്. കാരണം ഉദയംപേരുർ സുന്നഹദോസിനു മുമ്പുള്ള പള്ളികളിൽ ലൊന്നുപോലും മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ളവയായി കാണു നില്ലു്. എന്നാൽ മറ്റു പല പേരംശ്വൻ പിതാക്കമൊരുടെ പേരുകളിൽ പള്ളി കൾ ഉണ്ടായിരുന്നതാനും.

എക്കിലും ഇക്കാര്യത്തിൽ ഒരു തീർപ്പു കൽപ്പിക്കുക ബുദ്ധിമുട്ടാണു്. കാരണം പല പള്ളികളുടെയും പേരുകൾ പിൽക്കാലത്തു മാറിയിട്ടുണ്ടു്. നെന്ന്തോറിയൻ സഭയ്ക്കും, രോമാ വിശാസം സ്വീകരിച്ച പൗരസ്ത്യ ക്രൈസ്തവവർക്കും, മാർ ബഹറനാം സഹദാ പരിശുഭമാനങ്കിലും കേരള ത്തിലെ രോമാ സുറിയാനിക്കാർക്ക് ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ പേരിൽ പള്ളികളോ നുമില്ലു്. ഇത് ഉദയംപേരുർ സുന്നഹദോസിനുമുമ്പ് ഇദ്ദേഹം ഇവിടെ സ്ഥാരി ക്രപ്പാതത്തുകേന്തോവണമനില്ലു്. പിന്നീട് ലത്തീൻവല്ക്കരണത്തിൽ ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ സ്ഥാരണ നഷ്ടപ്പെട്ടതാവാനും മതി.

18 - 10 നുറ്റാണ്ടിൽ രോമാ സുറിയാനിക്കാരുടെ ഉപയോഗത്തിനായി കേരളത്തിലുണ്ടായിരുന്ന ചില കർദായ സുറിയാനി പദ്ധതിങ്ങളിൽ ദയു്  
10 - മാർ ബഹറനാമിന്റെ പെരുന്നാൾ എന്നു കാണുന്നുണ്ടു്.

### ആദ്യ ദേവാലയം

ലഭ്യമായ വിവരങ്ങൾ വെച്ച് മലകരയിൽ മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ള ആദ്യ ആരാധനാലയം കോട്ടയം താഴ്ത്താടിലുള്ള കുരി ശാണു്. കോട്ടയത്തെ ആദ്യ ക്രൈസ്തവ സ്ഥാപനവും ഇതാണു്. 16 - 10 ശതകത്തിൽ കോട്ടയത്തെ ആദ്യ ക്രൈസ്തവ ദേവാലയമായ കോട്ടയം വലിയപള്ളി സ്ഥാപിക്കുന്നതിനു മുമ്പുതന്നെ ഈ കുരിശ് സ്ഥാപിച്ചതായി

പറയുന്നു.

ഈ കുരിശിന്റെ നാമത്തിൽ നിന്നുമാണ് താഴ്ത്താടിയിൽ പിൽക്കാ ലത്ത് സ്ഥാപിച്ച പള്ളിയും മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ പേരിലായത്. എന്നാൽ ആ പള്ളി കക്ഷി വ്യവഹാരത്തിൽപ്പെട്ട് ജീർണ്ണിച്ചേരേണ്ടം പുതു ക്രിസ്ത്യൻപ്പോൾ അത് മാർ ബഹേഡിയോൻ, മാർ ശ്രീഗൗരിയോൻ എന്നി വരുടെ പേരിലായി. ഈനും താഴ്ത്താടിപ്പള്ളിയുടെ മുന്പിലുള്ള കുരിശു പള്ളി മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലാണു്.

### പുതുപള്ളി പള്ളി

മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ കേരളത്തിൽ സ്ഥാപിച്ചതിൽ ഇന്ന് ഏറ്റവും പ്രശസ്തമായ പള്ളി പുതുപള്ളി വലിയ പള്ളിയാണു്. ഈന്ന് ഈ പള്ളി മാർ ശ്രീവരുഗ്ഗിന് സഹദായുടെ നാമത്തിലാണു്. എന്നാൽ കൊല്ല വർഷം 732 തു് (1558 AD) ഇപ്പോഴത്തെ പുതുപള്ളി പള്ളിക്കു സമീപം കൊച്ചു പള്ളിക്കുന്നിൽ ആദ്യത്തെ പുതുപള്ളിപ്പള്ളി സ്ഥാപിച്ചത് മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലായിരുന്നു. ഇപ്പോഴത്തെ പള്ളിയിൽക്കുന്ന സ്ഥല തേത്തക്ക് കൊല്ലവർഷം 815 തു് (1640 AD) മാറ്റിസ്ഥാപിച്ചതും മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലാണു്. തുടർന്ന് ആ പള്ളി പൊളിച്ച് കൊല്ലവർഷം 925 തു് (1750 AD) പണിത പുതിയ പള്ളിയാണു് മാർ ശ്രീവർഗ്ഗീന് സഹദാ യുടെ നാമത്തിൽ സ്ഥാപിച്ചത്.

പുതുപള്ളിപ്പള്ളിയുടെ ചരിത്രപ്രകാരം മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമ ത്തിൽ കൊല്ലവർഷം 732 തു് പണിത പള്ളിയുടെ വടക്കെ ഭിത്തി, പുതിയ പള്ളിയുടെ തെക്കെ ഭിത്തിയാക്കിയാണു് കൊല്ലവർഷം 925 തു് പുതിയ പള്ളി പണിത. മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ള പഴയ പള്ളിയുടെ മംഡലാ അതേപടി നിലനിർത്തി. അത് പിൽക്കാലത്ത് ‘മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ മുറി’ എന്നറിയപ്പെട്ടു്. ആണ്ടിലെലാർക്കൽ ദയു പത്തിന് മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാൾ ഭിവസം അവിടെ വിശ്വാസം അർപ്പിക്കുക പതിവായിരുന്നു. ഈന്ന് പുതുപള്ളിപ്പള്ളിയുടെ തെക്കെ വരു നയുടെ കിഴക്കുലാഗത്തു കാണുന്ന മംഡലാ ഇതാണു്. ഈനും പുതിയ ക്രാക്കിനു മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാളായ ഡിസാബർ പത്തിന് പുതുപള്ളിപ്പള്ളിയിൽ ആ പെരുന്നാൾ ആശോഷിക്കുന്നുണ്ടു്.

### മറ്റു പള്ളികൾ

മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ മലകരയിൽ 13 പള്ളികളും മലബാർ സ്വത്ര സുറിയാനി സഭയ്ക്ക് (തൊഴിയുർ സഭ) ഒരു ചാപ്പലും മുണ്ടു്. തൊഴിയുർ സഭാസ്ഥാപകരായ കാട്ടുമഞ്ചാട്ട് ബാവാമാർ ഒളിച്ചുതാമ സിച്ച തേവനാൽ തടത്തിലെ (എറണാകുളം ജില്ല) മാർ ബഹറനാം

സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ള പള്ളിയുടെ സ്ഥാരകമായിയാണ് അവരുടെ ആദ്യ ദേവാലയം ആ പേരിൽ തന്നെ തൊഴിയുർ പണികൾപ്പിച്ചത്. ഈ കുടാതെ മലക്കരസഭയ്ക്ക് വെള്ളിക്കുളത്ത് മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ ഒരു സ്കൂളുമുണ്ട്.

### മാർ ബഹനാമിൻറെ പെരുന്നാൾ

പഴയ കണക്കിന് ധനു പത്തിനാം ബഹനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാൾ. ഇത് ഡിസംബർ 23 ന് വരും. എന്നാൽ കലാജർ പരിഷ്കരണത്തോടെ ധനു മാസം ഡിസംബർ 23 തുല്യമാക്കി. അതിനാൽ ഇന്ന് ഡിസംബർ പത്തിനാം അദ്ദേഹത്തിന്റെ പെരുന്നാൾ ആഞ്ചേലാഷിക്കുന്നത്. വടയാളിപ്പിന് പോലുള്ള അപൂർവ്വം പള്ളികളിൽ മാത്രം ഡിസംബർ 23 ന് പഴയ കണക്കിന് മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാൾ ആഞ്ചേലാഷിക്കുന്നു.

കുന്നൻകുരിശു സത്യത്തിനു ശ്രേഷ്ഠ മലക്കരയിൽ അന്ത്യോക്യൂരു ക്രമ അനും അതോടൊപ്പം അന്ത്യോക്യൂരു സഭാ പദ്ധതിയും പ്രചരിച്ചു. കേരള തത്തിൽ ലഭ്യമായ ഏറ്റവും പഴയ അന്ത്യോക്യൂരു ക്രമത്തിലുള്ള സഭാ പദ്ധതിയും 1734 ലെ തുവമൺ പദ്ധതിയും അനുബന്ധമാണ്. അതിൽ ധനു പത്ത് - മാർ ബഹനാമിൻ സഹദായും സഹോദരി സാഹായ്യം നാല്പത്തു സഹദേശമാരും കൂടുതും എന്നു കാണുന്നുണ്ട്.

1793 ലെ ചാത്തനും പദ്ധതിയും അ ദൈഹത്തിന്റെ പെരുന്നാൾ സാഹായ്യം നാല്പത്തു സഹദേശമാരും പെരുന്നാൾ എന്നു ചേർത്തിട്ടുണ്ട്. ഇതേ കാലത്തുതന്നെ എഴുതിയ നിരണം ശ്രദ്ധവരിയിലെ പദ്ധതിയും അനുബന്ധത്തിൽ

“ഭക്തിയോടെ പത്തിൽ മാർ ബഹനാം  
സഹദാ പെരുന്നാളും ഓർത്തു നാം  
എല്ലാപേരും കൈക്കൊള്ളണം”

എന്നും കാണുന്നുണ്ട്. മലക്കര ഓർത്തയോക്കസ് സഭയുടെ വി. കുർബാന നക്കത്തിൽ മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാളുകൾക്കുള്ള പ്രത്യേക ശീതങ്ങൾ ചേർത്തിട്ടുണ്ട്.

### മലയാള കൃതികൾ

ലഭ്യമായ വിവരങ്ങൾ വെച്ച് മാർ ബഹനാം സഹദായെപ്പറ്റി മലയാളത്തിലുള്ള ആദ്യ രചന 1948 വൃശ്ചികം ലക്ഷം മലക്കരസം മാസികയിൽ വി. കെ. മാത്യുസ് കത്തനാർ (പിനീക് പ. ബൈസ്റ്റിയോസ് മാർത്തേമ്മാ മാത്യുസ് പ്രമാൻ, പൊരസ്ത്ര കാതോലിക്കായും മലക്കര മെത്രാപ്പോ

ലീത്തായും) എഴുതിയ ലേവനമാണ് (അന്ധത്ര). ചെറുതെക്കിലും സമഗ്രമായ ഒരു രചനയാണിത്.

മാർ ബഹനാം സഹദായെപ്പറ്റി രണ്ടു കൃതികൾ മലയാളത്തിൽ പ്രസി ബൈക്രിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഡോ. കടവിൽ പാലോസ് മാർ അത്താനാസോസ് സുറിയാനിയിൽ നിന്നും പരിഭാഷപ്പെട്ടതി 1986 ലെ വെങ്ങോല മാർ ബഹനാം സുറിയാനിപ്പള്ളി പ്രസിഡിക്കൽച്ച 47 പേജുള്ള മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ ചരിത്രം എന്ന കൃതിയാണ് അവയിൽ പ്രമാം. ഇതിഹാസങ്ങളിൽ അധിഷ്ടിതമായ ഈ കൃതി ഒരു ആധികാരിക ശ്രദ്ധമല്ലക്കിലും ഒരു പരിശുഖൻ എന്ന നിലയിൽ ബഹനാം സഹദായെ പരിചയപ്പെടുത്തുന്നതിൽ ഈ കൃതി വിജയിച്ചിട്ടുണ്ട്.

പരിമിതമായ വിവരങ്ങൾ മാത്രം ഉപയോഗിച്ച് എഴുതിയ രണ്ടാമത്തെ കൃതിയുടെ സ്ഥിതിയും വ്യത്യസ്തമല്ല. ഡോ. സാമുവൽ ചന്ദ്രപ്പള്ളി രചിച്ച 24 പേജുകൾ മാത്രമുള്ള മാർ ബഹനാമിൻ സഹദാ എന്ന ലഭ്യ കൃതിയാണിത്. 1998 ലെ സിഡീൻ ബുക്കാൻ, പരാമപ്ലാനിയാണ് ഈ കൃതി പ്രസിഡിക്കിച്ചത്. ഈ രണ്ടു ഒഴികെ മാർ ബഹനാം സഹദായെപ്പറ്റി മലയാളത്തിൽ മറ്റു കൃതികളെന്നും പ്രസിഡിക്കിക്കപ്പെട്ടതായി അറിവില്ല.

### ഉപസംഹാരം

സർഗ്ഗീയ കിരീടത്തിനുവേണ്ടി രാജകിരീടം ഉപേക്ഷിച്ച മാർ ബഹനാം സഹദാ, രക്തസാക്ഷികളായ പരിശുഭമാരിൽ ഒരു അപൂർവ്വ വ്യക്തിയും മാണം. ആ പുണ്യവാസി ജീവിതവും പ്രവർത്തനങ്ങളും എന്നും ക്രിസ്തീയ സമൂഹത്തിൽ മാതൃകയും അദ്ദേഹത്തിന്റെ മദ്യസ്ഥത സർവ്വലോകത്തിനും കോട്ടയും ആണ്. ആ പിതാവിന്റെ പ്രാർത്ഥന നമ്മക്കും ആലംബമാക്കു.



3

## മാർ ബഹനാം സഹദാ: മലകയെറിലെ ഇതിഹാസം

ഹാ. എം. റി. കുരുൻ

വിഗ്രഹാരാധനയാൽ അസ്യകാരജഡിലമായ ജീവിതത്തിലാണെങ്കിൽ കിട്ടാം, ദൈവവിളിയാൽ യേശുക്രിസ്തുവിഖലേക്ക് തിരിഞ്ഞ് അരുമനാമ നോട്ടുള്ള സ്വന്നേഹത്തെപ്പറ്റി മാതാപിതാക്കളേയും രാജ്യത്തെയും, രാജാ ഡിക്കാരത്തെയും ദുരത്തറിഞ്ഞ് രക്തസാക്ഷിമരണം പ്രാപിച്ച് ഒരു പാരസ്ത്യ രാജകുമാരനെത്തെ മാർ ബഹനാം സഹദാ. പാരസ്ത്യ ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭയുടെ ഒരു പരിശുഭരണനുള്ള നിലയിൽ അദ്ദേഹത്തെകുറിച്ച് അറിഞ്ഞിരിക്കണം. ഈ പരിശുഭരണ സഹദായുടെ നാമത്തിൽ നമ്മുടെ സഭയിൽ പല പള്ളികൾ സ്ഥാപിച്ചിട്ടുള്ളും, തന്റെ മദ്യസ്ഥതയിൽ നാം സങ്കേതപ്പൂട്ടുന്നും, നമ്മുടെ സഭ കിഴക്കിന്തെ കാതോലിക്കായുടെ അധികാര സീമയിൽ ആയിരുന്നു എന്നതിന് ഒരു തെളിവും കൂടിയാണ്.

എ. ഡി. 4 -ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ പേരിഷ്യാ രാജ്യത്ത് അസിനിയാ നാട്ടിൽ സെൻപൈറിബ് എന്നാരു രാജാവ് ദേശിരുന്നു. വിഗ്രഹാരാധനക്കും, ക്രിസ്തുമത വിഭേദിയും, ദുഷ്ടനും ആയ രാജാവിന്റെ അനന്തരാവകാശിയായിരുന്നു ബഹനാം. ബഹനാം സാറാ എന്നാരു സഹോദരിയും ഉണ്ടായിരുന്നു. രാജകുടുംബാംഗങ്ങളുടെ രാജേഷാചിത്തമായ സുവജീവിതത്തെ താറുമാറാക്കുന്ന ഒരു ഉചിയാബാധ സാറായെ പിടിക്കുടിയിരുന്നു. നിന്തുരോഗിണിയായ അവർക്ക് സൗഖ്യം നല്കുവാൻ കൂലബൈവദങ്ങൾക്കോ വൈദ്യ വിദഗ്ദ്ധനാർക്കോ കഴിഞ്ഞിരുന്നില്ല. ഒരു രാത്രിയിൽ സാറായുടെ അതിവേദനയിൽ ബഹനാം ശുശ്രൂഷിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോൾ തന്റെ സക്കട്ടിൽ ഒരു ദർശനം കണ്ടു. അടുത്ത ദിവസം തന്നെ നായാട്ടിനായി വന്നതിലേക്ക് തിരിച്ചു. മധ്യാഹ്നമോഫോഡകും വന്നുമുശസങ്കേതമായ ഒരു വന്നന്തരീക്ഷത്തിൽ എന്തി

അടുത്ത ദിവസം തന്നെ നായാട്ടിനായി വന്നതിലേക്ക് തിരിച്ചു. മധ്യാഹ്നമോഫോഡകും വന്നുമുശസങ്കേതമായ ഒരു വന്നന്തരീക്ഷത്തിൽ എന്തി

ഹാ. എം. റി. കുരുൻ. ടെക്സാസ് സതേൺ യൂണിവേഴ്സിറ്റിയിൽ നിന്നു ചരിത്രത്തിലും അസ്വാദി സെമിനാറിയിൽ നിന്നു വേദശാസ്ത്രത്തിലും ബിരുദാനം തന്റെ ബിരുദവും ക്ലിനിക്കൽ പാസ്റ്ററിൽ കൗൺസിലിംഗിൽ ഡിപ്പ്ലോമയും.

ചേർന്നു. ആദ്യമായി കണ്ണെത്തിയത് ഒരു കാട്ടാടിനെന്നാണ്. പ്രമാഠ ദൃഷ്ടിയിൽ കണ്ണെ ഉരുവിനെ വിട്ടുകള്ളുന്നത് ശുഭമെല്ലാം കണ്ണെ പിതുടർന്നു. പ്രാണരക്ഷാർത്ഥം അത് വളരെ ദൂരം ഓടി ബഹനാം ദൃഷ്ടിയിൽ നിന്നും മറഞ്ഞു. അപോഫേയ്ക്കും സന്ധ്യയായതിനാൽ രാത്രി വന്നമദ്യത്തിൽ തന്നെ കഴിച്ചുകൂടുവാൻ തീരുമാനിച്ചു. അർഭരാത്രിയിൽ വലിയോരു പ്രകാശം തനിക്കു ചുറ്റും മിനി. അതിന്റെ മദ്യ കോമളരൂപപനായ ഒരു മനുഷ്യൻ നില്ക്കുന്നു. ബഹനാം പരിശേഖിച്ച് ഇതികർത്തവ്യമുഖ്യനായിരുന്നു. ആ മനുഷ്യൻ ഇപ്രകാരം സംസാരിച്ചു. “ബഹനാമേ, നീ ദേപ്പുടേണ്ട താൻ ദൈവദുതനെതെ. അടുത്ത മലയിൽ മത്തായി എന്നൊരു ദയായകാരൻ വസിക്കുന്നു. നീ ആ ഭക്തൻ അടുക്കൽ ചെല്ലുക. ജീവൻ മാർഗ്ഗാഞ്ചൽ അവൻ നിന്നോട് ഉപദേശിക്കു.” ഇതിനുശേഷം ദൂരത്തിൽ നിന്നും ശിഖ്യാമങ്ങൾ കുമാരൻ ചിന്താഗ്രസ്തനായി കഴിഞ്ഞു.

പ്രഭാതത്തിൽ താൻ മത്തായിയുടെ ദയായിൽ എത്തി. ആ ആശ്രമ പരിസരം തന്നെ ഒരു ദിവ്യദാർ മുക്കാശയിൽ നല്കുന്നതായി ബഹനാമിന് തോനി. പരിശുഭമായ അന്തരീക്ഷം. ശാന്തിനികേതമായ ദരാശ്രമം. ദൈവിക ചെത്തന്നും തുള്ളുവുന്ന ഒരു ഭക്താദ്രേസരൻ. ഇതെല്ലാം ബഹനാമിന്റെ മനസിൽ ചെറു ചെറു ക്ലോഡങ്ങൾ ഉള്ളവാക്കി. വി. മത്തായി ബഹനാമമായി സംസാരിച്ചു. ബഹനാം തലേരാത്രിയിൽ തനിക്കുണ്ടായ അനുഭവവും, ആശമനോദ്ദേശവും മത്തായിയെ അറിയിച്ചു. അതിൽ സന്തുഷ്ടനായ ദയായകാരൻ ദൈവത്തിരുന്നമാത്രം മഹത്ത്വപൂർത്തിയും കൊണ്ട് ലോകരക്ഷകനായ മഹിഷാരയക്കുറിച്ചു ബഹനാമിനോട് സുവിശേഷിച്ചു. ആ ദിവ്യാപദ്ധതി ശ്രവണത്തിൽ ഒരു ദിവ്യാനുഭവതി ലഭ്യമായതുപോലെ ബഹനാമിനു തോനി. ബഹനാം ക്രിസ്തുവിൽ വിശ്വസിച്ച് ക്രിസ്ത്യാനിയായി. വി. മത്തായിയുടെ എതിരോടിയെ പ്രാർത്ഥന അനേകം രോഗികൾക്ക് സഹായം നല്കുന്നതായി ബഹനാം ശ്രദ്ധിച്ചു. കൊട്ടാരത്തിൽ വന്ന് തന്റെ സഹോദരിക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥനക്കണമെന്ന് കുമാരൻ വിശ്വാദനാടപേക്ഷിച്ചു. തദ്ദുന്നരണം വി. മത്തായിയും ബഹനാമിനോടൊന്നിച്ചു കൊട്ടാരത്തിലേക്ക് താത്രയായി.

സപിതാവിനക്കുറിച്ചുള്ള ദേശം മൂലം ബഹനാം വിശ്വാദ മത്തായിയെ കൊട്ടാരത്തിലേക്ക് നേരിട്ട് കൂട്ടിക്കൊണ്ടു പോകാതെ വേറൊരിടത്തു പാർപ്പിച്ചിട്ട് സഹോദരിയെ അവിടേക്ക് കൊണ്ടുചെന്നു. വിശ്വാദൻ അവർക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥനച്ചു. അതുതകരമാംവള്ളും സാറാ സഹായം പ്രാപിച്ചു. രാജകുട്ടിയും വിഗ്രഹാരാധനയാൽ ഉപേക്ഷിച്ചു ക്രിസ്ത്യാനിയായി. വിശ്വാദൻ ദയായി ലേക്കും, ബഹനാമമും സഹോദരിയും കൊട്ടാരത്തിലേക്കും മടങ്ങി. സാറായും സഹായത്തിൽ രാജാവ് അതഭൂതപ്പെട്ട വിവരങ്ങൾ ചോദിച്ചു. യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ കാരുണ്യാതിരേകത്താൽ തനിക്ക് സഹായം കിട്ടിയെന്നും,

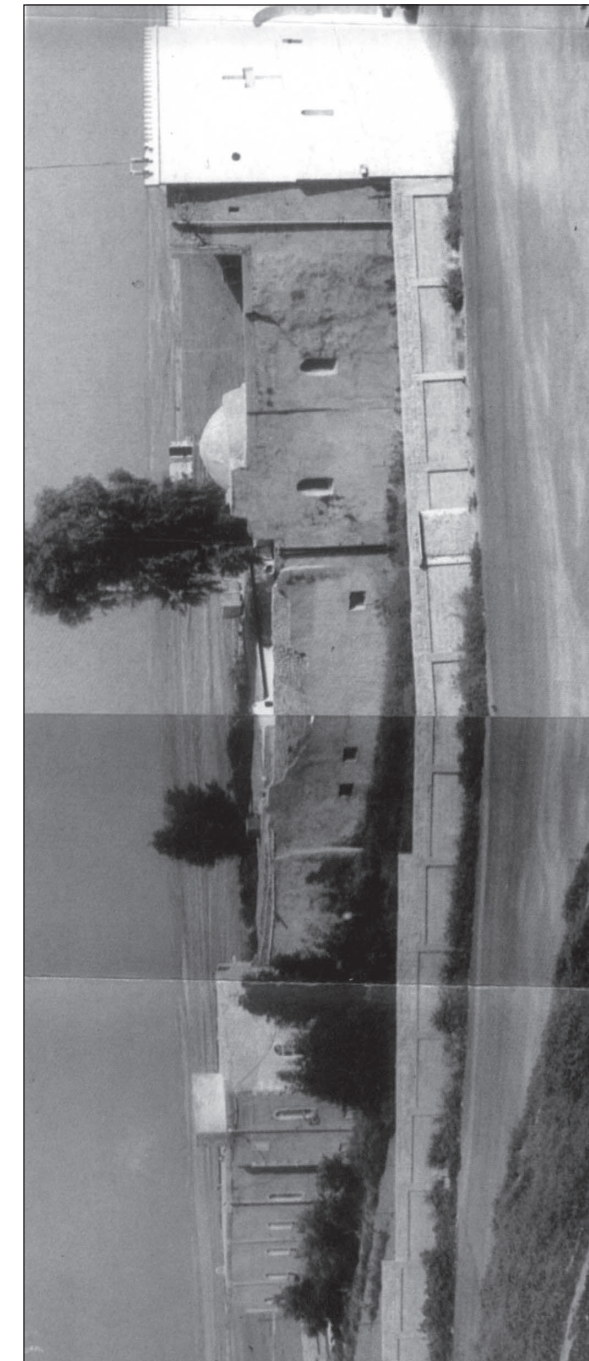
താനും സഹോദരനും ക്രിസ്തുമതം സീക്രിച്ചു എന്നും സാറാ പറഞ്ഞു.

രാജാവിന് ദുഃഖമായി. മകൾ പുതിയ മതം ഉപേക്ഷിയ്ക്കണമെന്ന് അദ്ദേഹം ഗുണനോഷിച്ചു. അവർ വിസ്താരത്തിലും, രാജാവിൻ്റെ ശ്രമങ്ങളെല്ലാം വിഫലമായി. പുതിയ ഭക്തരെ മുളക്കാൻ ഉപാധികൾക്ക് കഴിഞ്ഞില്ല. രാജാവ് വിഷമിച്ചു. മക്കളോടുള്ള സ്നേഹം ഒരു വശത്ത്. പുർവ്വ മതത്തോടുള്ള മമത മറുവശത്ത്. അടുത്തുവരുന്ന ഉത്സവത്തിന് ക്രൈസ്തവത്തിൽ പോയി ദേവാർച്ചനന്തരിക്കാളെന്നെന്ന് മകൾക്ക് അദ്ദേഹം അന്ത്യശാസനം നൽകി.

വിഗ്രഹപ്രിയരായ ജനത്തി തടിച്ചു കൂടി. മകൾ ദേവാർച്ചന നടത്തുന്നവോ എന്ന് രാജാവ് ശ്രദ്ധിച്ചു. ജീവനുള്ള ദൈവത്തെ കണ്ണഡത്തിൽ ആ ഭാഗ്യശാലികൾ നിർജ്ജീവങ്ങളായ വിഗ്രഹങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ എന്തിന് ഹാജരാക്കണം? മകൾ തന്റെ അന്ത്യശാസനവും നിരസിച്ചു എന്നു കണ്ട രാജാവ് മകളുടെ ശ്രദ്ധേദനത്തിന് ഉത്തരവു നൽകി. വിവരം അറിഞ്ഞ ബഹറാം സാറായും വി. മതതായിരുടെ ഭയായിലേക്ക് ഓടി. കിങ്കരയാർ അവരെ പിന്തുടർന്നു. മരണം നിശ്ചയം എന്നു കണ്ണറിഞ്ഞ ഭക്തമാർ കിട്ടിയ അല്പസമയം പ്രാർത്ഥനയിൽ മുഴുകി. ഈ സമയത്തിനുള്ളിൽ തലവെട്ടി നിലംപതിപ്പിച്ചു. ശാസനം അനുസരിച്ച് മുത്തേഹങ്ങൾ ദഹിപ്പിക്കുവാൻ ചിത്രയിൽ വച്ചു. പക്ഷേ ദഹിക്കുന്നതിനു മുമ്പ് ഭൂമി പിളർന്ന് ആ ദേഹങ്ങൾ മണ്ണിൽ മരഞ്ഞു. ഈ അടക്കുത വാർത്ത രാജാവിനെ ചിന്താമശനാക്കി.

മാസങ്ങൾ പലതു കഴിഞ്ഞ രാജാവ് കിന്നരേശം പിടിപെട്ട് അവശ്യനായി. ഒന്നാം പ്രയോജനരഹിതങ്ങളായി. അപ്പോൾ തനിക്ക് ഒരു ദർശനം ഉണ്ടായി. ബഹറാം, സാറാമാരെ ചിത്രയിൽ വച്ച സ്ഥലത്തുപോയി പ്രാർത്ഥന നടത്തുകയും ക്രിസ്തുമതം സീക്രിക്കൂകയും ചെയ്താൽ രാജാവ് സ്വസ്ഥനാക്കും എന്നായിരുന്നു അതിന്റെ സാരം. അവർ പോയി ഒരു രാത്രി അവിടെ കഴിച്ചുകൂടി. രാത്രിയിൽ മാർ ബഹറാം മഹത്പുർണ്ണ നായി രാജത്തിക്കു പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടു. വി. മതതായിരെ വരുത്തി ദിവ്യാപ ദേശം കേൾക്കണമെന്നും ക്രിസ്തുമതം സീക്രിക്കെനമെന്നും രാജാവിന്റെ രോഗം നീങ്ങും എന്നും പറഞ്ഞിട്ട് മാർ ബഹറാം മരഞ്ഞു. രാജാവ് ക്രമേണ സുഖം പ്രാപിച്ചു. ബഹറാംിൻ്റെ നിർദ്ദേശപ്രകാരം അവർ ക്രിസ്തുമതം സീക്രിച്ചു. അന്നത്തെ രാജാവ് ബഹറാംിനെ സംസ്കരിച്ച സ്ഥലത്ത് അതിമനോഹരമായ ഒരു ദേവാലയം പണിയിക്കുകയും ചെയ്തു.

(1957 തോറ്റശോക്സ് തിരോളജിക്കൽ സെമിനാറിയിൽ ചെയ്ത  
(പ്രഭാഷണം)



മാർ ബഹറാം തോറ്റശോക്സ്, മൂസൽ, ഉറുക്ക്.

## ക്രതസാക്ഷ്യം വേദ ചരിത്രത്തിൽ

ഹാ. ഡോ. കെ. ജെ. ശ്രീമിയൻ

### 1. സാക്ഷ്യം പഴയനിയമത്തിലും ധർമ്മ ചരിത്രത്തിലും

#### a. നിങ്ങൾ എന്ത് സാക്ഷികൾ

സാക്ഷ്യം എന്ന പദത്തിന് രക്തം ചൊരിഞ്ഞുള്ള സാക്ഷ്യം എന്ന അർത്ഥം ലഭിക്കുന്നത് ക്രിസ്ത്യാബ്ദം 2 - 10 നൂറ്റാണ്ടിലാണ്. “നിങ്ങൾ എന്ത് സാക്ഷികൾ” എന്ന ഖ്രിസ്ത്യാധ്യാത്മക സംബന്ധിച്ച ധ്രോവ തന്നെ കല്പിക്കുന്നതായി യഥയ്ക്ക് പ്രവാചകൾ രേഖപ്പെടുത്തുന്നുണ്ട്. ധർമ്മ ചരിത്രത്തിൽ രക്തസാക്ഷ്യത്തെക്കുറിച്ചുള്ള വിവരങ്ങൾ ധ്രാനമായും കാണുന്നത് മകാബിയരുടെ പുസ്തകങ്ങളിലാണ്. എന്നാൽ ധ്രോവയേണ്ടുള്ള ക്രതിയെപ്പറ്റി പീഡയും മരണവും സീകരിക്കുന്ന പ്രവാചകമാരെക്കുറിച്ചും ദൈവപുരുഷമാരെക്കുറിച്ചുമുള്ള വിവരങ്ങൾ പഴയനിയമത്തിന്റെ മറ്റും ഭാഗങ്ങളിൽ പലയിടങ്ങളിലും കാണാൻ കഴിയും. ഇതിന് നല്ല ഉദാഹരണമാണ് എലിയാവിനുണ്ടായ പീഡകൾ. എലിയാവിനോട് ചേർന്നുനിന്ന് അനേകം പ്രവാചകമാരെ ഇസബേൽ രാജാവി വാർക്കോൺ കൊണ്ടി ചുത്തായും രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു (1 രാജ. 19:10). യഥയ്ക്ക് പ്രവാചകൾ രക്തസാക്ഷ്യം വർച്ചതായാണ് പാരമ്പര്യം. തിരുമ്പാ പ്രവാചകനുണ്ടായ പീഡകൾ മറ്റൊരുഭാഗരണമാണ്. പ്രവാചകനായ ഉറരിയാവിന്റെ രക്തസാക്ഷ്യത്തെക്കുറിച്ച് തിരുമ്പാ പ്രവാചകൾ രേഖപ്പെടുത്തുന്നുണ്ട് (തിരുമ്പാ 26:10-23). ശ്രദ്ധകൾ, മേശകൾ, അബേദനഗോ എന്നിവർക്കും ഭാനിയേലിനുമുണ്ടായ പീഡകൾ ഭാനിയേലിന്റെ പുസ്തകത്തിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു. ഇക്കാരണത്താലെത്ര “നിംഗൾ നിമിത്തം തങ്ങളെ ദിവസം പ്രതി കൊണ്ടുനു; അറുപ്പാനുള്ള ആട്ടക്കളപ്പോലെ തങ്ങളെ എല്ലാണു്” എന്നിങ്ങനെ സക്രിയതനകാരൻ വിലപിച്ചു ചൊല്ലുന്നത് (സക്രി. 44:22). നാം ഉപയോഗിക്കുന്ന ശ്രദ്ധിമാ നമസ്കാരത്തിൽ സഹദേശമാരെ ഓർത്തുക്കൊണ്ട് ഈ ഹാ. ഡോ. കെ. ജെ. ശ്രീമിയൻ. പാരീസിലെ കാത്തലിക് സർവ്വകലാശാലയിൽ നിന്ന് പുതിയ നിയമത്തിൽ ബിരുദാനന്തര ബിരുദവും സൗംഘ്യവർ സർവ്വകലാശാലയിൽ നിന്ന് ഡോക്ടറേറും. ഇപ്പോൾ ഓർത്തുമോക്കൻ സെമിനാറിൽ അഖ്യാപകനാണ്.

സക്രിയതനകാരം സഭ ആവർത്തിച്ചു ചൊല്ലുന്നു.

“നിന്നെപ്പറ്റി വധമേറ്റു നിത്യം തങ്ങൾ ഹാ..... ഉഹാ .....

തങ്ങളെയെന്നിയറുക്കാൻ നിർത്തിയൊരാട്ടിൻകുട്ടികൾ പോൽ”

(വെള്ളിയാഴ്ച സന്ധ്യ)

#### b) മകാബിയരുടെ കാലത്തെ പീഡയും രക്തസാക്ഷ്യവും

ദൈവത്തെപ്പറ്റിയുള്ള പീഡാനുഭവങ്ങളുടെയും രക്തസാക്ഷ്യത്തിന്റെയും പാരമ്പര്യമാണ് ക്രിസ്ത്യാബ്ദം മുമ്പ് രണ്ടും നൂറ്റാണ്ടിൽ സിറിയാ കാരിൽ നിന്നും യഹൂദർക്കുണ്ടായ പീഡയും രക്തസാക്ഷ്യവും. മകാബിയരുടെ ഒന്നും, രണ്ടും പുസ്തകങ്ങളാണ് ഈ സംഭവത്തിന്റെ ചരിത്രരേഖ. സിറിയ ഭേദിച്ചിരുന്ന അന്ത്യോക്സ് എപ്പിഫാനിസ് ക്രി. മു. 169 ത്ത് ദൈവം ശലേം ആക്രമിച്ചു കീഴ്പ്പെടുത്തി. 167 ത്ത് അന്ത്യോക്സ് ധർമ്മ മതാനുഷ്ഠാനങ്ങൾ നിരോധിച്ചു. ദയരുശലേം ദേവാലയം മലിനമാക്കി. ജാതീയ ആരാധനകൾ നിർബന്ധമാക്കി. വിഗ്രഹങ്ങൾക്ക് ബലിയർപ്പിക്കുന്നതിനും, ശബ്ദതാപം കാരിക്കാൻ നിരോധിച്ചു. പനിക്കാളയും, അശുദ്ധ മുഖങ്ങളും ബലിവാസ്തവങ്ങളായി ഉപയോഗിക്കുന്നതിനും, പരിചേരണ ഒഴിവാക്കുന്നതിനും ദയരുശലേം മേൽ ശക്തമായ സമർപ്പണ ഉണ്ടായി. രാജകല്പന അനുസരിക്കാത്തവർ വധിക്കപ്പെട്ടും എന്ന് വിളംബരം ചെയ്തു. നിയമപുസ്തകം കൈയിൽ വയ്ക്കുന്നവരെയും അതനുസരിച്ച് ജീവിക്കുന്നവരെയും കൊന്നുകളിഞ്ഞു. പരിചേരണത്തുകൾ വിധേയരാകിയ കുണ്ഠുങ്ങളെയും കുടുംബവിംഗങ്ങളെയും രാജാവ് കൊണ്ടുചെയ്തു. ദയരുശലേം പലരും പുരിജാതിമതം സീകരിക്കുവാൻ തയ്യാറായി. എന്നാൽ രഘുപറ്റം ദയരുശലേം ധർമ്മത്തിൽ പ്രമാണം അഭിലീപ്പിക്കുന്നതിലും ഉറച്ചു നിന്ന് മരണം സീകരിച്ചു (1 മകാബിയൻ 1:54-61).

അന്ത്യോക്സ് എപ്പിഫാനിസ് പീഡകൾ ചെറുതു നിൽക്കുന്നതിന് ദയരുശലേം നേതൃത്വം നൽകിയ ആളാണ് മതമ്പാസ്. ഇങ്ങനെ ഒരു പുരോഹിതനും അന്ത്യോക്സിനും പീഡയും കാലത്തെ മതമ്പാസും കുടുംബവിംഗം ദയരുശലേം വിട്ട് മൊബെയിനിൽ വന്നു പാർത്തു. മതമ്പാസിന് അഭ്യ പുത്രനാരുണ്ടായിരുന്നു. അവൻ യുദ്ധം, യോഗാധാരം, ശിമോൺ എന്നി മുന്നുപേര് സിറിയക്കാർക്കെതിരായുള്ള സമരത്തിൽ തയ്യാറാരെ നൽകിച്ചു. ഇവർത്ത് പ്രധാനി മകാബിയും എന്ന് മറുപേരുള്ള യുദ്ധായായിരുന്നു. ഇക്കാരണത്താലുണ്ട് അന്ത്യോക്സിന്തിരായുള്ള ദയരുശലേം സമരത്തെ മകാബിയും സമരം എന്നു വിളിക്കുന്നതും ആ കാലഘട്ടം മകാബിയരുടെ കാലഘട്ടം എന്നറിയപ്പെടുന്നതും. ക്രി. മു. 161 ത്ത് യുദ്ധം രക്തസാക്ഷ്യ മരണം പ്രാപിച്ചു.

മകാബിയരുടെ കാലത്തുണ്ടായ രണ്ട് സംഖ്യകൾ എടുത്തുപറയേണ്ട വയാൺ. അന്ത്യാക്കൽ യഹുദർക്ക് എതിരെ പീഡ അഴിച്ചുവിട്ടു സന്ദർഭം മതപ്രവാസം ആഹാരം ചെയ്തതനുസരിച്ച് യഹുദർ മരുഭൂമിയിലെ ഒളിവി ടങ്ങളിൽ അഭ്യന്തരം പ്രാപിച്ചു. സിറിയൻ സെസന്യും അവരെ പിന്തുടർന്നു. ഒരു ശബ്ദത്തിൽ വന്നു. യഹുദരുടെ നിയമം അനുസരിച്ച് ശബ്ദത്തിൽ ഒരു പ്രവൃത്തിയും പാടില്ല. സിറിയൻ സെസന്യുതിഭേദം മുന്നിലും അവർ ആയുധം എടുത്തില്ല. സ്ക്രീകളും കുട്ടികളും അടക്കം നിരായുധരായി നിന്ന ആയിരും പേരേ സിറിയൻ സെസന്യും നിഷ്കരുണ്ടാണ് കൊന്നുകളിൽ (1 മകാ. 2:27 - 38). മകാബിയരുടെ കാലത്തുണ്ടായ മരുഭൂമി രക്തസാക്ഷ്യം ഒരു മയ്യും ഏഴു പുത്രമാരും വിരുദ്ധരണം പ്രാപിച്ചതാണ് (2 മകാ. 7). പാശ്വാത്യ സഭ ഇവരുടെ ഓർമ്മ ആചരിക്കുന്നുണ്ട്. സുറിയാനി സഭയും ഇവരെ ഓർക്കുന്നു. സുറിയാനി പാരമ്പര്യത്തിൽ അമ്മയുടെ പേര് ശ്രമുനിയെന്നു കൊടു തിരിക്കുന്നു. മർത്തശമുനിയെന്നും ഏഴ് പുത്രമാരെയും രക്തസാക്ഷികളുടെ പട്ടികയിൽ ഉൾപ്പെടുത്തി സഭ ആദരിക്കുന്നുണ്ട്. ശ്രീമാ നമസ്കാരം തികളാഴ്ച രാത്രിയുടെ രണ്ടാം കൂർമ്മ പ്രാർത്ഥനയിൽ യോഹനാൻ മംഡാനാ, സ്ക്രീനോനാസ്, തേവോദോനാസ്, ഗൈവുഗീസ് സഹദാ, സർഗീസ്, ബാക്കോസ്, കുറിയാക്കോസും അമ്മ യുലീതി, നാല്പത്ത് സഹദേശമാർ, തേമഹാസ്ഫോഡ എന്നിവരേണാപും ശ്രമുനിയെന്നും ഏഴ് പുത്രമാരെയും സഹദേശമാരുടെ ഗണത്തിൽ ഉൾപ്പെടുത്തി അവരെ പ്രകാരിച്ചതിച്ച് പാടുന്നുണ്ട്.

മകാബിയരുടെ കാലത്തെ പീഡയും രക്തസാക്ഷ്യവും ക്രിസ്തീയ സഭയ്ക്ക് നേരിട്ടേണ്ടിവന്ന പീഡയും രക്തസാക്ഷ്യവും സംഖ്യാപിച്ച ധാര സഭയെ വളരെയധികം സ്വാധീനിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇക്കാരണമാണ് മകാബിയരുടെ കാലത്തുണ്ടായ രക്തസാക്ഷ്യം സഭയുടെ ചരിത്രത്തിൽ ഭാഗമായി കാണുന്നത്.

ഇവിടെ മരുഭൂമി കാര്യം ശ്രദ്ധേയമാണ്. പഴയനിയമത്തിലും യഹുദ ചരിത്രത്തിലും ദൈവത്തോടുള്ള ക്ഷേത്രിയെപ്പറ്റി പീഡയും മരണവും സീകരിക്കുന്ന സംഖ്യകൾ രേഖപ്പെടുത്തുന്നുണ്ടെങ്കിലും ഇവയ്ക്ക് സാക്ഷ്യം എന്ന പദം ഉപയോഗിച്ചുകാണുന്നില്ല. പുതിയനിയമത്തിലും വിശാലമായ അർത്ഥത്തിലാണ് സാക്ഷ്യം എന്ന പദം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. അതുകൊണ്ട് പുതിയനിയമത്തിൽ സാക്ഷ്യം എന്ന പദത്തിന് നല്കിയിരിക്കുന്ന വിവിധ അർത്ഥത്തിലും പരിശോധിക്കുന്നത് നന്നായിരിക്കും.

## 2. സാക്ഷ്യം പുതിയനിയമത്തിൽ

### a) സാക്ഷ്യവും ശിഷ്യത്വവും

രണ്ടാം നൂറ്റാണ്ടിലുണ്ടായതുപോലെ വ്യാപകമായ പീഡയും സാക്ഷി മരണവും ഒന്നാം നൂറ്റാണ്ടിൽ സഭയ്ക്ക് അനുഭവിക്കേണ്ടി വന്നില്ല. എന്നാൽ

ക്രിസ്ത്യാനികളുടെ മുന്നിൽ ക്രുഷിൽ യാഗമായിത്തീർന്ന ക്രിസ്തുവിശ്രീ മാതൃക സജീവമായിരുന്നു. ദൈവത്താമതത്തിലെ പീഡയും സാക്ഷിമരണവും പ്രാപിക്കുന്നതിനുകൂടിച്ച് കർത്താവു തന്നെ ശിഷ്യമാരെ പരിപ്പിച്ചു. നീതിമാനായ ഹാബേൽ മുതൽ പ്രവാചകനായ സവര്യാവ് വരെ അനേകം പേരും ദൈവത്താമതത്തെ പ്രതി പീഡയും മരണവും സഹിക്കേണ്ടിവന്നു എന്ന കർത്താവ് ശിഷ്യമാരെ ഓർമ്മപ്പെടുത്തുന്നു (മതതാ. 23:34-45). തന്റെ ശിഷ്യനാക്കുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവൻ തന്നെത്താൻ ത്യജിച്ച് തന്റെ കുശേഡുത്ത് അവനെ അനുഗമിക്കുന്നു (മർക്കോ. 8:34-38; Cf. മർക്കോ. 13:9-13; യോഹ. 15:20; 16:1-3). ക്രിസ്തുവിനുവേണ്ടി എല്ലാ കഷ്ടത്കളും വഹിക്കുന്ന തിനുള്ള ഒരുക്കമാണ് എക്കാലത്തും ശിഷ്യത്വം കൊണ്ട് അർത്ഥമാക്കുന്നത്. “ക്രിസ്തുവിൽ വിശവസിപ്പാൻ മാത്രമല്ല അവനുവേണ്ടി കഷ്ടം അനുഭവിപ്പാനുകൂടി നിങ്ങൾക്ക് വരു നൽകിയിരിക്കുന്നു” എന്ന വി. പാലോസ് എഴുതുന്നു (ഫിലി. 1:29; Cf. 1 തല്ല. 2:14-15; 1 പാത്രാ. 3:14). പീഡയും തിന്നുന്ന കാലത്ത് ക്രിസ്തുവിശ്രീ വിശ്വസ്ത സാക്ഷികൾ ക്രിസ്തുനാമത്തെ പ്രതി സാക്ഷ്യമരണം സീകരിച്ചു.

### b. പുനരുത്ഥാനത്തിൽ സാക്ഷികൾ

പുതിയനിയമത്തിൽ സാക്ഷികളും എന്ന പദം മുഖ്യമായും ക്രിസ്തുവിശ്രീ പുനരുത്ഥാനത്തിന് സാക്ഷികളായി തീർന്ന അപ്പോസ്തോലമാരെ ഉദ്ദേശിച്ചാണ് ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത് (അപ്പോ. പ്ര. 1:22). ക്രിസ്തുവിശ്രീ പുനരുത്ഥാനത്തിനു മാത്രമല്ല പീഡയാനുഭവത്തിനും മരണത്തിനും അവർ സാക്ഷികളായിരുന്നു (ലൂക്കോ. 24:47-48; അപ്പോ. പ്ര. 5:30). “ക്രിസ്തു കഷ്ടം അനുഭവിക്കുകയും മുന്നാംനാൾ മരിച്ചവർക്ക് നിന്ന് ഉയർത്തുന്നേൻൽ കയ്യും ..... ഇതിനു നിങ്ങൾ സാക്ഷികളാകും” എന്ന വി. ലൂക്കോസ് (24:46,48) പറയുന്നോൾ കർത്താവിശ്രീ കഷ്ടാനുവേം പോലെ തന്നെ വസ്തുനിഷ്ടമായ കാര്യമായിട്ടാണ് പുനരുത്ഥാനത്തെയും കാണുന്നത്. സുവിശേഷത്തിൽ ഉള്ളടക്കത്തിനാണ് അപ്പോസ്തോലമാരെ സാക്ഷികളാക്കുന്നത്. കേടുകേൾവിയോ മിമ്പാസകൽപ്പമോ ഒന്നുമല്ല ഇതിനാധാരം. അവ ചരിത്രത്തിൽ നിശ്ചിത സമലക്കാലങ്ങളിൽ നടന്നവയാണ്. അപ്പോസ്തോലമാരെ ‘സാക്ഷികൾ’ എന്ന പൊതു അർത്ഥത്തിൽ പറയുകയല്ല. അവർ സാക്ഷികളാക്കാൻ പ്രത്യേക യോഗ്യതയുള്ളതുവരാണ്. അവർ യേശുവിശ്രീ ജീവിതത്തിലെ സൂപ്രധാന സംഭവങ്ങൾക്ക് സാക്ഷികളായിരുന്നു. അവർ അതിനുവേണ്ടി പ്രത്യേകം വിളിക്കപ്പെട്ടവരാണെന്ന് വി. ലൂക്കോസ് പറയുന്നു. ഇൻക്കരിയോത്താ യുദ്ധങ്ങളും സ്ഥാനങ്ങളും ഒരുള്ള തിരഞ്ഞെടുക്കുന്നതിനുകൂടി ചിച്ച് പറയുന്നോൾ “ഞങ്ങളാടുകൂടുകുടുക്കുന്നതിൽ ഒരുതന്നെ തന്മുഖം അവരെ പുനരുത്ഥാനത്തിന് സാക്ഷിയായിത്തീരുന്നു” എന്ന വി. പാത്രാസ് പറയുന്നു (അപ്പോ. പ്ര. 1:22) യേശുവിശ്രീ മരണത്തിനും

പുനരുത്ഥാനത്തിനും ദ്വക്സാക്ഷികൾ ആയതുകൊണ്ടു മാത്രമല്ല അവർ സാക്ഷികൾ ആയിത്തീർന്നത്. ആ സംഭവങ്ങളുടെ രക്ഷാകരമായ പ്രാധാന്യം വിശാസത്തിൽ അവർക്ക് ഉൾക്കൊള്ളുവാനും കഴിഞ്ഞതുകൊണ്ടാണ് (അപ്പോ. പ്ര. 10:42).

### c) വി. പാലോസ് കർത്താവിശ്വേ സാക്ഷി

അപ്പോ. പ്ര. 22:15 ലും 26:16 ലും വി. പാലോസിനെ സംഖ്യാചിത്രം 22:20 -ൽ വി. സ്ത്രേഹാനോസിനെ സംഖ്യാചിത്രം കർത്താവിശ്വേ സാക്ഷികൾ എന്ന് പരാമർശിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. വി. പാലോസ് കർത്താവിശ്വേ പുനരുത്ഥാനത്തിനു സാക്ഷിയല്ല. അപ്പോ. പ്ര. 1:22 ലേം സാക്ഷിയായിത്തീരാനുള്ള യോഗ്യത കർത്താവിശ്വേ പുനരുത്ഥാനത്തിനു സാക്ഷികളാവുക എന്നതാണ്. വി. പാലോസിശ്വേ മാനസാന്തരത്തിശ്വേ സന്ദർഭം കർത്താവുതനെ വി. പാലോസിനോടു പറയുന്നു: ‘നീ എന്നെ കണ്ണത്തിനും ഈ താൻ നിനക്ക് പ്രത്യുക്ഷനാവാനിരിക്കുന്നതിനും നിനെ ശുശ്രാഷ്ടകനും സാക്ഷിയുമായി നിയമിപ്പാൻ താൻ നിനക്കു പ്രത്യുക്ഷനായി’ (26:16). പാലോസിനു കാഴ്ച തിരികെ ലഭിക്കുന്നോൾ അനന്ത്യാനും അവനോടു പറയുന്നു: ‘നീ കാണുകയും കേൾക്കയും ചെയ്തതിന് സകല മനുഷ്യർക്കും നീ അവർശ്ശ സാക്ഷിയായിത്തീരു’ (22:15). ക്രിസ്തുവിശ്വേ പുനരുത്ഥാനത്തിനു സാക്ഷി എന്ന നിലയില്ലെങ്കിലും കാണുകയും അവനില്ലെങ്കിലും വിശാസം ഏറ്റുപറിയുകയും ചെയ്തത് ആർ എന്ന നിലയിലാണ് വി. പാലോസ് സാക്ഷിയായി തീരുന്നത്.

### രക്തസാക്ഷിയായ വി. സ്ത്രേഹാനോസ്

വി. സ്ത്രേഹാനോസിനെ സംഖ്യാചിത്രം ‘നിശ്വേ (യേശുവിശ്വേ) സാക്ഷിയായ സ്ത്രേഹാനോസിശ്വേ രക്തം ചൊരിഞ്ഞപ്പോൾ’ (അപ്പോ. പ്ര. 22:20) എന്ന് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. വി. സ്ത്രേഹാനോസ് കർത്താവിശ്വേ പുനരുത്ഥാനത്തിനു സാക്ഷിയല്ല. യേശുവിശ്വേ സാക്ഷിയാകുന്നതിനുള്ള നിയോഗം മറ്റ് അപ്പോസ്റ്റലമാർക്ക് (വി. പാലോസിനും) ലഭിച്ചിരുന്നു (അപ്പ. പ്ര. 1:8; 22:15; 26:16). എന്നാൽ സ്ത്രേഹാനോസിനു അങ്ങനെ ലഭിച്ചതായിക്കൊണ്ടില്ലെങ്കിലും സാക്ഷിമരണത്തിശ്വേ സന്ദർഭത്തിൽ മാത്രമാണും സ്ത്രേഹാനോസ് കർത്താവിശ്വേ കാണുന്നത് (അപ്പ. പ്ര. 7:55). ക്രിസ്തുവില്ലെങ്കിലും വിശാസം ഏറ്റുപാഞ്ച ആർ എന്ന നിലയിലാണ് സ്ത്രേഹാനോസിനെ സാക്ഷി എന്നു വിജിക്കുന്നത്. അപ്പോസ്റ്റലമാർ എല്ലാവരും ഇതുപോലെ വിശാസ സാക്ഷികളും ആയിരുന്നു. എന്നാൽ സ്ത്രേഹാനോസ് ക്രിസ്തുവില്ലെങ്കിലും വിശാസത്തെപ്പറ്റി മരണം സ്വികരിച്ചതുകൊണ്ടുണ്ടാക്കുന്നതു സാക്ഷ്യം ഗുരുവമർഹിക്കുന്നു. രക്തം ചൊരിഞ്ഞതിനെക്കുറിച്ചുള്ള പരാമർശം മുതാണ് ചുംബിക്കാണിക്കുന്നത്. ‘സാക്ഷി’ എന്നതിനു ‘രക്തസാക്ഷി

മരണം പ്രാപിച്ചവൻ’ എന്ന അർത്ഥം രണ്ടാം നൃറാണ്ഡിലെ പ്രചാരത്തിൽ വരുന്നുള്ള ഏകില്ലോ പുതിയനിയമത്തിൽ അതിന് അടിസ്ഥാനമിട്ടു കഴിഞ്ഞു എന്ന് ന്യായമായും പറയാം.

വി. പാലോസിനെന്നയും സ്ത്രേഹാനോസിനെന്നയും പുതിയനിയമം സാക്ഷികളുടെ ഗണത്തിൽ ഉൾപ്പെട്ടുത്തിയിരിക്കുന്നതിൽ നിന്നും ഒരു കാര്യം വ്യക്തമാവുന്നു. ക്രിസ്തുവിശ്വേ സാക്ഷികൾ അവർശ്ശ പുനരുത്ഥാനത്തിലെ സാക്ഷികൾ ആയിരിക്കണമെന്ന നിബന്ധന ക്രമേണ മാറ്റുകയും ക്രിസ്തുവില്ലെങ്കിലും വിശാസം ഏറ്റുപാഞ്ഞവൻ എന്ന മാനദണ്ഡം സ്വികരിക്കുന്നതിനും വുകയും ചെയ്തതു. രണ്ടാം നൃറാണ്ഡാവുന്നേപാണേക്കും ക്രിസ്തുവില്ലെങ്കിലും വിശാസം ഏറ്റുപാഞ്ഞകു മാത്രമല്ല അതിനുവേണ്ടി മരണം വരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നയാളാണും സാക്ഷിയായി പരിഗണിക്കപ്പെടുക.

### ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടാനുഭവത്തിനു സാക്ഷി

1 പാത്രാ. 5:1 ലേം വി. പാത്രാസ് ‘ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടാനുഭവത്തിനു സാക്ഷിയും ബളിപ്പെട്ടവനുള്ള തേജസ്സിനു കൂട്ടാളിയും’ എന്ന് സംയം വിശേഷിപ്പിക്കുന്നു. സംഭവ ഭരിക്കുന്ന മുപ്പരാശ് ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടാനുഭവത്തിശ്വേ മാത്രകു സ്വികരിക്കുന്നവരായിരിക്കണം. ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടാനുഭവത്തിന് സാക്ഷിയായിത്തീരെന്ന ഓരോളുന്ന നിലയിൽ വി. പാത്രാസ് നല്കുന്ന മൂല പ്രഭോധനത്തിന് ആധികാരികതയുണ്ട്. എന്നാൽ മുൻകൊണ്ട് ‘ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടാനുഭവത്തിനു സാക്ഷി’ എന്ന വാക്കുംകൊണ്ട് വി. പാത്രാസ് പ്രധാനമായും ഉദ്ഘാഷിക്കുന്നത് ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടത തന്റെ ജീവിതത്തിൽ വഹിച്ചുകൊണ്ട് സാക്ഷ്യം നൽകുന്ന ആർ എന്ന അർത്ഥമാണ്. ക്രിസ്തുവിശ്വേ കഷ്ടതയെന്നെന്ന് കാണുക മാത്രമല്ല ജീവിതത്തിൽ വഹിക്കുന്ന സാക്ഷിയാണ് പാത്രാസ്. ഈ സാക്ഷ്യത്തിന് ശക്തിയും ആധികാരികതയും കൂടുന്നു.

### നമുക്കു ചുറ്റും സാക്ഷികളുടെ വലിയോരു സമുഹം

എബ്രായർക്കെഴുതിയ ലേവനം 11 -ാം അബ്യൂധത്തിൽ വിശാസം മറ്റു കൈപ്പിട്ടിച്ചുകൊണ്ട് ജീവിച്ച പഴയനിയമ വിശ്വാസമാരുടെ നീംബ പട്ടിക നൽകിയ ശേഷം 12 -ാം അബ്യൂധം ഇങ്ങനെ ആരംഭിക്കുന്നു: ‘ആകയാൽ നാമും സാക്ഷികളുടെ ഇത്ര വലിയോരു സമുഹം നമുക്കു ചുറ്റും നിൽക്കുന്നതു കൊണ്ട് സകല ഭാവവും മുറുകപ്പറ്റുന്ന പാപവും വിട്ട് നമുക്കു മുന്നിൽ വച്ചിരിക്കുന്ന ഓട്ടം സ്ഥിരതയോടെ ഓടുക.’ ഓട്ടക്കളുത്തിൽ ഓടാനിരങ്ങിക്കണ്ണെന്നു ഓട്ടക്കാരാണ് ക്രിസ്തുവാനികൾ. ഓട്ടത്തിന് വിശ്വാസം നിൽക്കുന്നതെല്ലാം അവർ അഴിച്ചു മാറ്റിക്കൊണ്ടു. അവർക്കു ചുറ്റും ഓട്ട തനിനു സാക്ഷ്യം വഹിക്കുന്ന ബഹുശത്രുക്കാൺകൾ, അവർ വെറും പ്രേക്ഷകരല്ല. ഓട്ട തികച്ചു കിരീടം നേടി ‘സാക്ഷ്യം ലഭിച്ച പുർവ്വാരാണ്’

(എബ്രാ. 11:2 cf. 11:4,5,39). പരിഹാസം, ചമ്മടി, ചങ്ങല, തടവ്, കല്ലേർ, വധം ഇങ്ങനെ ബഹുവിധമായ തിക്കതാനുഭവങ്ങളിലൂടെ കടന്നുപോയി അവർ വിശാസത്താൽ സാക്ഷ്യം നേടി (എബ്രാ. 11:36-39). അവരുടെ ദൈര്ଘ്യം പകരുന്ന സാന്നിധ്യം നമ്മോടൊപ്പം ഉണ്ട്. ആ സാക്ഷികളുടെ നിരയിൽ ചേരുന്നതിനാണ് നാം പോരാട്ടിനിറങ്ങിയിരിക്കുന്നത്.

### സാക്ഷിമരണവും ധാരാർപ്പണവും

സാക്ഷിമരണം അടുത്തുവെന്ന് ബോധ്യമായ വി. പൗലോൻ തിമോമെ യോസിന് എഴുതുന്നു: ‘ഞാനോ ഇപ്പോൾ പാനീയ ധാരമായി ഒഴിക്കപ്പെടുന്നു. എന്തെന്നും നിരുംകാലവും അടുത്തിരിക്കുന്നു’ (2 തിമോ. 4:6). ഇവിടെ വി. പൗലോൻ സാക്ഷിമരണത്തിന് ധാരാർപ്പണത്തോടു ബന്ധപ്പെട്ട പദ അള്ളാൻ ഉപയോഗിക്കുന്നത്. സാക്ഷിമരണം പ്രാഹിക്കുന്നതിന് തയ്യാറായി നിർക്കുന്ന വി. പോളിക്രെപ്പോസിന്റെ പ്രാർത്ഥനയുടെ ഒരു ഭാഗം ഈ ആശയം കുറെക്കുടെ സ്വന്തമാക്കളുടെ നിത്യജീവിന്റെ പുനരുത്ഥാനത്തിലേക്ക് നയിക്കുന്ന ക്രിസ്തുവിന്റെ പാനപാത്രത്തിലും പരി ശൃംഗാരമാവ് നൽകുന്ന അക്ഷയതയിലും പക്ഷാളിയാവാൻ നീ എന്നിക്കു കൂപ് ചെയ്തതിനാൽ നാമാ ഞാൻ നിനെ സ്തുതിക്കുന്നു. ഇന്നേദിവസം അവരുടെ (നിന്തു മാലാവമാരുടെയും പരിശുഖമാരുടെയും ഗണത്തിലും നിന്തു സന്നിധിയിലും ധന്യവും സീകാര്യവുമായ ധാരമായി ഞാനും സീകരിക്കു പ്പെടുമാറാക്കണമേ’.

സാക്ഷിമരണം ഒരു ധാരാർപ്പണമാണ് (കാച്ചയർപ്പണമാണ് - കുർബാനയാണ്). അത് യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ ക്രൂഷിലെ ധാരത്തിലുള്ള പകാളി തത്വവും പുനരുത്ഥാനത്തിന്റെ ജീവനിലേക്കും തേജസ്സിലേക്കുമുള്ള പ്രവേശനവുമാണ്.

### 3. സാക്ഷ്യം ആദിമസഭയിൽ

മുന്ന് സുചിപ്പിച്ചുപകാരം പുതിയനിയമത്തിൽ സാക്ഷ്യം എന്ന പദം വിശാലമായ അർത്ഥത്തിലാണ് ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. ക്രിസ്തുവിന്റെ കഷ്ടാനുഭവത്തിനു സാക്ഷ്യം വഹിക്കുക, ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശാസം ഏറ്റുപറയുക എന്നീ അർത്ഥത്തിലാണ് സാക്ഷ്യം എന്ന പദം പ്രധാനമായും ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. സാക്ഷ്യം എന്ന പദം രക്തസാക്ഷ്യത്തിന്റെ സന്ദർഭത്തിൽ ഉപയോഗിക്കുന്നതായി വ്യക്തമായും കാണുന്നത് വി. പോളിക്രെപ്പോസിന്റെ രക്തസാക്ഷ്യം വിവരിക്കുന്നിടത്താണ്. നീറോ ചക്രവർത്തിയുടെ പീഡനകാലത്ത് സാക്ഷ്യം എന്നതിന് രക്തസാക്ഷ്യം എന്ന അർത്ഥം ഉണ്ടായി. എങ്കിലും പില്ക്കാലത്ത് ഏഷ്യാ മെമനിൽ ഉണ്ടായ പീഡയുടെ കാലത്താണ് സാക്ഷി, സാക്ഷ്യം എന്നീ പദങ്ങൾക്ക് രക്തസാക്ഷ്യത്തിന്റെ നിന്നും വ്യക്തമായും രൂപപ്പെട്ടുവന്നത്. ക്രമേണ സാക്ഷി എന്ന പദം രക്ത

സാക്ഷിമരണം പ്രാഹിക്കുന്നവർക്ക് മാത്രമായി ഉപയോഗിക്കാൻ തുടങ്ങി. ആദ്യകാലത്ത് ജീവൻ അപകടത്തിലാകും എന്നുപ്പിച്ചുതന്നെ ക്രിസ്തുവിനെ ഏറ്റുപറയുകയും എന്നാൽ മരണം ഒഴിവാക്കപ്പെടുകയും ചെയ്ത വർക്കും സാക്ഷി എന്ന് പറഞ്ഞിരുന്നു. പിന്നീട് രക്തസാക്ഷ്യം വഹിക്കുന്നവർക്ക് മാത്രമായി ഉപയോഗിച്ചു. ഈ വ്യതിയാനം രണ്ട് പദങ്ങളുടെ ചരിത്രം പരിക്കുന്നവർ നമ്പകൾ മനസ്സിലാകും. ഒന്നാമത്തെ പദം വിശാസം ഏറ്റവും പരിയുന്നവർ എന്നർത്ഥമുള്ള Homologos (Greek) അല്ലെങ്കിൽ ‘മഹദ്വാനോ’ (സുറിയാനി). രണ്ടാമത്തെ പദം സാക്ഷി എന്നർത്ഥമുള്ള Martys (Greek) അല്ലെങ്കിൽ ‘സൊഹദോ’ (സുറിയാനി). ആദ്യകാലത്ത് ഈവ രണ്ടും ഒരേ അർത്ഥത്തിൽ മാറി മാറി ഉപയോഗിച്ചിരുന്നു. എന്നാൽ ക്രമേണ ‘മഹദ്വാനോ’ കഷ്ടപ്പാടുകൾ ഉണ്ടാക്കുമെന്നിണ്ടും വിശാസം ഏറ്റുപറയുന്ന ആളിനു മാത്രമായും, ‘സൊഹദോ’ എന്ന പദം മരണം സീകരിച്ചു ക്രിസ്തുവിനെ സാക്ഷിക്കുന്നവർക്ക് മാത്രമായും ഉപയോഗിച്ചുതുടങ്ങി.

രക്തസാക്ഷ്യം വരിക്കുന്ന സന്ദർഭം ക്രിസ്തുവിന്റെ തേജസ്സ് കണ്ണും ദൈവത്ഥാനത്തും സാന്നിദ്ധ്യം അനുഭവിച്ചിരിക്കുന്നു സർബ്ബീയമായ കാച്ചപകൾ കണ്ണും ശബ്ദം കേടും തീയിലെരിയും പോൾ ദൈവവീക്ക സുഗന്ധം പ്രവഹിയ്ക്കുന്നത് അനുഭവപ്പെട്ടും ക്രിസ്തുവിനുവേണ്ടി സയം ബലിയായിരുന്നു വിശാസികൾ അസാധാരണമായ ദൈവരും കാണിച്ചു. വെള്ളപാട് 5:6-ൽ രേവപ്പെടുത്തുന്നപ്രകാരം അനുക്രമപ്പെട്ട കുഞ്ഞാട്ട് നില്കുന്നതായി കണ്ണുകൊണ്ട് രക്തസാക്ഷികൾ ക്രിസ്തുവിന്റെ യമാർത്ഥത്തിലുള്ള അനുകരിക്കളായി തിരിന്നു.

### ഉപസംഹാരം

സാക്ഷിമരണത്തിന്റെ പ്രസക്തി പീഡനത്തിലെ കാലത്താണ്. എന്നാൽ സ്വതന്ത്രമായ സാഹചര്യങ്ങളിൽ സാക്ഷിജീവിതത്തിനാണ് പ്രസക്തി. ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശാസം മുറുക്കപ്പിടിക്കുവോൾ ലോകത്തിന്റെ മുല്യങ്ങളെ ചെറുത്തു നിൽക്കേണ്ടി വരുന്നു; ശക്തമായ പ്രലോഭനങ്ങൾ അഭിമുഖിക്കിക്കേണ്ടി വരുന്നു. ഇവിടെയാണ് ക്രിസ്തീയ സാക്ഷ്യത്തിന് വലിയ വില കൊടുക്കേണ്ടിവരുന്നുവെന്ന് നമ്പകൾ ബോധ്യപ്പെടുക. ശരീരാൽ മനസ്സുകളെ ദൈവത്തിന് പ്രസാദമുള്ള ധാരമായർപ്പിച്ചു ക്രിസ്തുവിന്റെ മരണത്തിൽ പകാളികളായി പുനരുത്ഥാനത്തിന്റെ പ്രത്യാശയും സന്ദേശവും തേജസ്സും ധരിച്ചു അവരെ സാക്ഷികളായി ലോകത്തിൽ നിലകൊള്ളുവാനാണ് നാം വിളിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും. □

5

# സഹദേശമാർ:

## അർത്ഥാക്ഷിസ് വികസനത്തിൽ

ഹാ. ഡോ. വി. വരുഗീസ്

‘ஸഹദ’ എന്ന സൃഷ്ടിയാണ് വാക്കിന് ‘സാക്ഷി’ എന്നാണ്റതുമാം. ‘രക്ത സാക്ഷികൾ’ (martyrs) എന്ന അർത്ഥത്തിലാണ് സൃഷ്ടിയാണിയിൽ ഈ വാക്ക് ഉപയോഗിക്കുന്നത്. ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശ്വാസം ത്യജിക്കാതെ രക്തസാക്ഷി കളാകുന്നത് ‘സാക്ഷ്യത്തിന്റെ’ പരമോന്നത് പടിയായി ക്രിസ്തീയ പാരമ്പര്യത്തിൽ കണക്കാക്കിയിരുന്നു. രക്തസാക്ഷിയാകുന്നത് ക്രിസ്തുവിനെ അനുകരിക്കുന്നതിന്റെ ഉദാത്ത ഉദാഹരണമാണെന്ന് ആദിമ ദൈക്ഷംതവർ ചിന്തിച്ചിരുന്നു. വചനം കൊണ്ട് ക്രിസ്തുവിനെ സാക്ഷിക്കുന്ന സൃവിശേഷ കരാക്കാൾ ഉപരിയായ സ്ഥാനം രക്തംകൊണ്ട് സാക്ഷിക്കുന്ന സഹദേശാർക്ക് സഭ നല്കിയിരുന്നു. ക്രിസ്തീയ സഭയിലെ ഒന്നാമത്തെ രക്ത സാക്ഷിയായ ന്തേഹാനോസിനോ ‘സഹദേശാർക്ക് മുന്നനും, പരിശുദ്ധനും, മഹത്മുള്ളവനും’ എന്നാണാല്ലോ നാലാം തുംബ്വേറനിൽ വിശേഷിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്.

അപ്പോസ്റ്റല പ്രവർത്തികളിൽ സ്തേപ്പാനോസിന്റെ മരണത്തെപ്പറ്റി വളരെ വിശദമായി പ്രതിപാദിച്ചുനുണ്ട്. അദ്ദേഹത്തിന്റെ കണ്ണടക്കാത്ത പൂർണ്ണ ഒറ്റ വാചകത്തിൽ എഴുതിയിരിക്കുന്നു: “ഭക്തിയുള്ള പുരുഷരാൽ സ്തേപ്പാനോസിനെ അടക്കം ചെയ്തു. അവനെക്കുറിച്ച് വലിയൊരു

விலாபம் கூடியு” (அ. பு. 8:2). கவரிட்கவும் தடுக்குஷ்ட விலாபவும் யஹுவனாருடை ஸாயாரள சடன்னுக்குறையிருந்து. ஹதலூகத அபேபுங்கர லமாருடை காலத்து மற்றுவெக்கிலியும் சடன்னுக்கு உள்ளாயிருநென்று தோன்றி.

എന്നാൽ വെളിപ്പാടു പുസ്തകത്തിൽ സഹായമാരുടെ അവസ്ഥയെപ്പറ്റി ശ്രദ്ധേയമായ ഒരു പരാമർശമനുണ്ട്. ‘ദൈവവചനം നിമിത്തവും തങ്ങൾ പറഞ്ഞ സാക്ഷ്യം ഹേതുവായും അറുക്കപ്പെട്ടവരുടെ ആത്മാക്കരണ യോഹനാൻ യാഗപീഠത്തിന്റെ കീഴിൽ കണ്ടു’ (വെളി. 6:9 - 11). അവർ ദൈവ തേതാടു പ്രാർത്ഥിക്കുന്നതായും, അവർക്ക് ‘വെള്ള നിലയക്കി’ ലഭിച്ചതായും ദൈവം അവരോട് സംസാരിക്കുന്നതായും യോഹനാൻ ദർശിച്ചു. ദൈവ മുസ്യംകെ നിൽക്കാനുള്ള യോഗ്യതയാണ് വെള്ള നിലയക്കി (വെളി. 7:9). ‘കുണ്ടാടിന്റെ രക്തത്തിൽ തങ്ങളുടെ അക്കി അലക്കിവെള്ളപ്പിച്ച്’ രക്ത സാക്ഷികൾ രാപ്പകൾ ദൈവത്തെ ആരാധിക്കുന്നതായും യോഹനാൻ കണ്ടു (വെളി. 7:14-15). രക്തസാക്ഷികളുടെ അവസ്ഥയെപ്പറ്റിയുള്ള ആദിമ സഭയുടെ വിശ്വാസത്തിന്റെ രത്നചൂരുക്കമാണ് ഈ വേദഭാഗങ്ങൾ. രക്ത സാക്ഷ്യം പാപങ്ങളെ പുറ്റില്ലമായി നീക്കുന്നു (വെളി. 7:14). രക്തസാക്ഷി കൾ ദൈവസന്നിധിയിൽ, ദൈവ മുഖം കണ്ട് ആരാധിക്കുന്നു. അവർ സജീ വരാം. ‘യാഗപീഠത്തിന്റെ കീഴിൽ’ എന്നു പറഞ്ഞാൽ ദൈവത്തിന്റെ സാമീപ്യം എല്ലാവരുടെക്കാൾ അധികമായി രക്തസാക്ഷികൾക്കു ലഭിക്കുന്നു എന്നാണ്ടത്തും.

விழுவூரூடுகயூங் ஸபானூரூடுகயூங் கவரிள் புள்ளிஸலமாயி ஆதிமஸெ களகாகளிதிருந்து. அவருடெ கவரிள்ளைத் தீர்த்தார யூளாகளி வேவாலயம் பளியுடை ரீதி ஆதிமஸலைத் தொயாறு ரூந்து. வெளிபாடித் “யாஹபீரதிலே கீழிலை ஆத்மாகால்” என பரா மற்றும் ஏற்பக்கே ஹத்தரங் ஆராய்நூ ஸபலதைப்பறி உத்தாயித்தான்.

விஶுவநாடுகளை உதவும் பாரம்பரியத்தின் நிமையை வேவாலயங்கள் அழைப்பார்த்துமா ரூட்டெயோ, விஶுவநாடுகளை பேரூக்லித் ஸ்தாபிக்கும் பதிவுள்ளது. செவஸ்தியின், கத்தோலிக்கா ஸ்கெல்தித் வலிப்பிடத்திற்கு திரு ஶேஷிப்புக்கால் நிகேசபிக்காருள்ளது. செவஸ்தியின் பாரம்பரியத்திற்கு தெவு எல்தொ மூடும் விதிகளுட்படித்திற்கு திரு ஶேஷிப்பின்கீழ் அங்கே வெக்கும்

പതിവ് ഇനുമുണ്ട്. എന്നാൽ സുറിയാൻി സഭയിൽ ബലിപീഠത്തെ കർത്താവിശ്രീ കബറിഞ്ചു പ്രതീകമായി കാണുന്നതിനാൽ, അതിനുള്ളിൽ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ നിക്ഷേപിക്കാറില്ല.

### തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ ആദിമസഭയിൽ

ആദിമസഭയിൽ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾക്ക് നൽകിയിരുന്ന ആദരവിനെന്നപ്പറ്റി വ്യക്തമായി പരാമർശിക്കുന്ന ഒരു രേഖയാണ് ‘മാർത്തോമാസ്ട്രീഹായുടെ പ്രവൃത്തികൾ.’ സുറിയാനിയിലുള്ള ഈ രേഖയനുസരിച്ച് മന്ദായ് രാജാവാൺ തോമാസ്ട്രീഹായെ കൊല്ലുവാൻ ആജന പുറപ്പെട്ടവിച്ചത്. കുറേ കാലത്തിനു ശേഷം മന്ദായ് രാജാവിശ്രീ പുത്രമാർത്ത് ഒരാൾക്ക് ഭൂത ബാധയുണ്ടായി. ചികിത്സകൾ ഫലിക്കാതെ വന്നപ്പോൾ രാജാവ് സയം പറഞ്ഞു: “ഈൻ പോയി തോമാസ്ട്രീഹായുടെ കബർ തുറന്ന് ഒരു അസ്ഥി യെടുത്ത് എൻ്റെ മകൻ കഴുത്തിൽ ധരിപ്പിക്കും. അങ്ങനെ അവൻ സഹഖ്യം പ്രാപിക്കും.” അനു രാത്രിയിൽ തോമാസ്ട്രീഹാ രാജാവിന് ഒരു സപ്തന് തിൽ പ്രത്യക്ഷഗമായി പറഞ്ഞു: “ജീവിച്ചിരുന്ന രാജിൽ നിങ്ങൾ വിശസി ചില്ല്. ഇപ്പോൾ മരിച്ചപോയ രാജിൽ വിശസിക്കുന്നുണ്ടോ? എൻ്റെ നാമ നായ മശിഹാ തന്റെ ദയയാൽ നിങ്ങളേടു കരുണ ചെയ്യും.” എന്നാൽ രാജാവ് കബർ തുറന്നു നോക്കിയപ്പോൾ അസ്ഥികളോന്നും കണ്ണില്ല. കാരണം തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ ‘പടിഞ്ഞാറൻ നാട്ടിലേക്ക്’ രഹസ്യമായി പോയി ക്ഷേണിയിരുന്നു. അതിനാൽ കബറിൽ നിന്നും കുറെ പൊടിയെടുത്ത് ഒരു ചെറിയ പെട്ടിയിലാക്കി രാജകുമാരരെ കഴുത്തിൽ അണിയിച്ചുവെന്നും, അയാൾ സുവം പ്രാപിച്ചുവെന്നും ‘മാർത്തോമാസ്ട്രീഹായുടെ പ്രവർത്തികളിൽ’ പറയുന്നു.

മുന്നാം നൂറ്റാണ്ടിൽ അജഞാതനായ രാർ ഏഴുതിയതാണ് ഈ ഗ്രന്ഥം. ആദിമസഭയിൽ വിശുദ്ധയാരുടെ കബറിടങ്ങൾ സഹഖ്യായക സ്ഥലങ്ങൾായി കണക്കാക്കി ആദരിച്ചിരുന്നു എന്നതിന്റെ സുചനയാണിൽ.

എ. ഡി. 150 -നോടുത്ത് രക്തസാക്ഷിയായി മരിച്ച സഭാപിതാവാൺ പോളികർപ്പോസ്. ഏഷ്യാമെമനിലെ സ്മൃണിയിലെ ബിഷപ്പായിരുന്നു അദ്ദേഹം. അണികുണ്ഠന്തിൽ ഇടുക്കൊല്ലുവാൻ സാധിക്കാതെ വന്നപ്പോൾ കുറ്റിയാണ് അദ്ദേഹത്തെ വധിച്ചത്. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഭൂതിക്കൾരീം വിശാ സികിൾക്ക് ലഭിക്കാതെയിരിക്കുവാൻ, അധികാരികൾ അത് ദഹിപ്പിച്ചു. പോളി കർപ്പോസിന്റെ ജീവചരിത്രകാരൻ ഏഴുതുന്നു: ‘അനന്തരം രത്നാഭരണ അഭൂക്താഭൂതം, സർബ്ബത്തക്കാഭൂതം വിലയേറിയ അദ്ദേഹത്തിന്റെ അസ്ഥികൾ ഇടയ്ക്കിട അവിടെ സമ്മേളിക്കുകയും, അദ്ദേഹത്തിന്റെ രക്ത സാക്ഷിത്വത്തിന്റെ വാർഷികം ആശോഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. തിരുശ്രേഷ്ഠി

പ്പുകൾ അടക്കിയ സ്ഥലം ഏതെന്നും ജീവചരിത്രകാരൻ വ്യക്തമാക്കാത്തത്, സഭയെ പീഡിപ്പിക്കുന്നവർ അത് കണ്ണുപിടിക്കാതെയിരിക്കുന്നതിനാണ്. പോളികർപ്പോസിന്റെ കബറിടം ഒരു ആരാധനാ സ്ഥലമായിത്തീർന്നുവെന്ന് ഇതിൽ നിന്നും വ്യക്തമാണ്.

സിപ്രിയൻ ( എ. ഡി. 250) ഒരു ലേവന്തിൽ (ലേവനം 37) വെദിക രോടും, ശൈമാസ്ട്രീഹാരോടും “സഹദേമാരുടെ രക്തസാക്ഷിഭിന്നം എഴുതി സൃഷ്ടിക്കണമെന്നും, അത് ആചരിക്കണമെന്നും” നിർദ്ദേശിക്കുന്നു. മറ്റൊരു ലേവന്തിൽ (ലേവനം 34) “ഞങ്ങൾ വർഷംതോറും അവരുടെ പീഡാനു ഭവതിക്കേണ്ടിയും മരണത്തിന്റെയും വാർഷികം കുർബാന അർപ്പണത്തോടെ ആശോഷിക്കുന്നു എന്നും സിപ്രിയൻ എഴുതുന്നു.

സഹദേമാരുടെ പെരുന്നാളുകൾ, സഭാ കലണ്ടറിൽ സ്ഥാനം പിടിച്ചു കഴിഞ്ഞാണ് ദൈവമാതാവിന്റെയും, മറ്റ് വിശുദ്ധയാരുടെയും പെരുന്നാളുകൾ സഭയിൽ ആചരിച്ചു തുടങ്ങിയത്.

ക്രിസ്തുവിനോടുള്ള സന്നേഹത്തിന്റെയും ത്യാഗത്തിന്റെയും ഏറ്റും മഹത്തായ മാതൃകയായിട്ടാണ് എക്കാലവും രക്തസാക്ഷിത്വത്തെ സഭ കണക്കാക്കുന്നത്. രക്തസാക്ഷിയാകുന്ന ആളിന്റെ പാപങ്ങൾ പൂർണ്ണമായി മോചിക്കപ്പെടുന്നുവെന്നും പ്രത്യേക വിശുദ്ധി അവർക്കു ലഭ്യമാകുന്നുവെന്നും സഭ വിശസിക്കുന്നു. വെളിപാടു പുസ്തകത്തിൽ ഇതെപ്പറ്റി വ്യക്തമായ സൃചന ഉണ്ടെന്ന് നാം കണ്ടു. ഈ അടിസ്ഥാനത്തിലാണ് അവരുടെ പെരുന്നാൾ ആചരിക്കുന്നതും അവരുടെ മദ്ദുസ്ഥത യാചിക്കുന്നതും.

സഹദേമാരോട് നാം പ്രാർത്ഥിക്കുകയല്ല. അവരോട് നമുക്കു വേണ്ടി ദൈവത്തോട് പ്രാർത്ഥിക്കുവാൻ വിനയപൂരസരം അപേക്ഷിക്കുകയാണ്. യാഗപീഠത്തിന്റെ കീഴിൽ ദൈവത്തോട് പ്രാർത്ഥിക്കുന്ന സഹദേമാരുടെ സമൂഹം (ബബ്ലി. 6:9-11), അവരുടെ സഭയിലെ അംഗങ്ങളായ ജീവനുള്ള വർക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കുകയില്ലെന്ന് ചിന്തിക്കുന്നത് വെളിപാട് പുസ്തകം നൽകുന്ന ചിത്രത്തിന് എതിരാണ്.



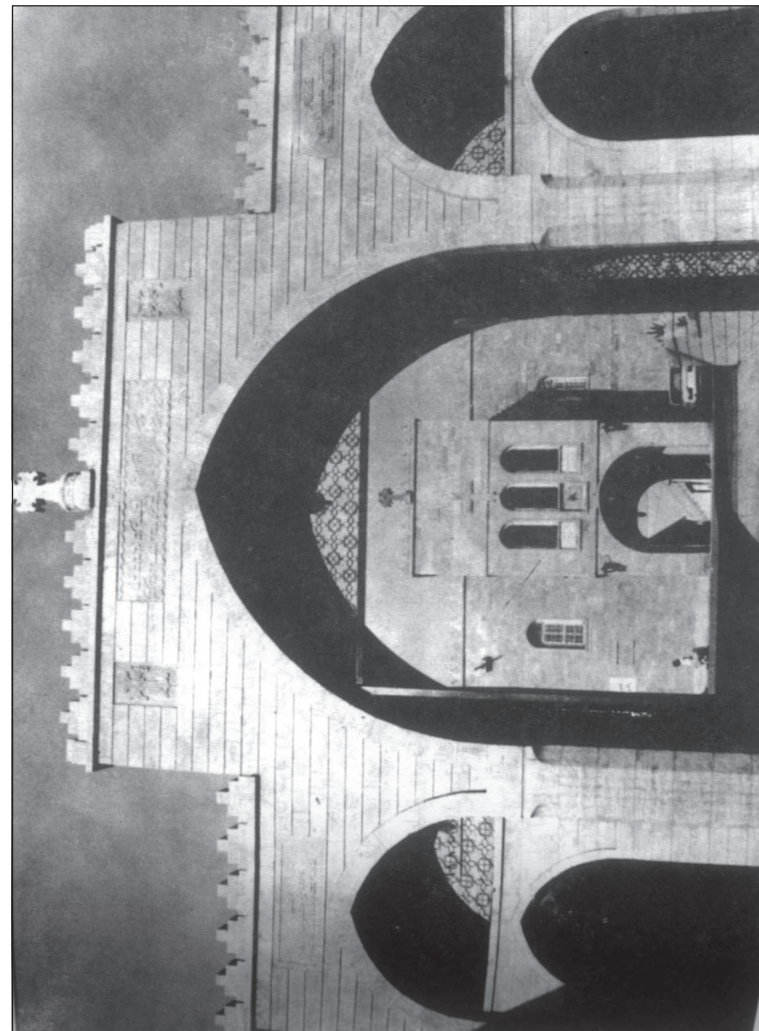
6

## മാർ ബഹറനാം സഹഭ്രായുടെ കബറിടത്തിലേക്ക് ങ്ങു തീർത്ഥാടനം

ഡോ. കുന്നമ്മാക്കരൽ തോമാ കത്തനാർ

1997 സെപ്റ്റംബർ 20 -ാം തീയതി മാർ ബഹറനാം ദയറാ സദർശിക്കു വാൻ ലാഗ്യമുണ്ടായി. Bayn Al-Nahrayn Quarterly യുടെ സിൽവർ ജൂബിലി പ്രമാണിച്ച് സംഘടിപ്പിച്ച അതിർദ്ദേശിയ സമേളനത്തിൽ പ്രബേശം അവ തരിപ്പിക്കുവാൻ ക്ഷണം ലഭിച്ചതനുസരിച്ച് ഇരാക്കിൽ എത്തിയതാണ്. സെപ്റ്റംബർ 16 മുതൽ 21 വരെ ബാഗ്രാദിലും മൊസൂളിലും വച്ചായിരുന്നു പ്രസ്തുത സമേളനം. യു. എൻ. ഉപരോധം നിമിത്തം ഇരാക്കിലെത്തുക അതിവ ദുഷ്കരവും അപകടകരവുമായിരുന്നു. സെപ്റ്റംബർ 14 ന് യോർദ്ദും തലസ്ഥാനമായ അമ്മാനിൽ വിമാനമിറിങ്ങി. സെപ്റ്റംബർ 15 ന് ഇരാക്കിരെൽ വിസാ അമ്മാനിൽ നിന്നു ലഭിച്ചു. സമേളനത്തിനേത്തുന വർ അമ്മാനിൽ സമേളിച്ച് ടൂറിസ്റ്റ് ബസിൽ ബാഗ്രാദിലേയ്ക്കു പോകാ മെന്നായിരുന്നു പ്ലാൻ. പക്ഷേ അമ്മാനിൽ എത്തിയത് ഞങ്ങൾ നാലു പേര് മാത്രം. ബാക്കി മൂന്നുപേരും തനിച്ച് ധാര പുറപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞു. ഇന്ത്യാരും അമ്മാൻ വഴി എത്തുകയില്ലെന്നിരുന്നു. തലേ ആച്ചർച്ചയിൽ വഴിയിൽവച്ച് രണ്ടു ടൂറിസ്റ്റു ബസുകൾ കൊള്ളയടക്കപ്പെട്ടതു നിമിത്തം പ്ലാൻ മാറ്റേണ്ടി വന്നത് പ്രശ്നമായി. എന്നെ ക്ഷണിച്ചുവർ പെട്ടെന്നു പരിഹാരം കണ്ടത്തി. ആയിരിന്തിലധികം കിലോമീറ്റർ, അതായത് അമ്മാൻ മുതൽ ബാഗ്രാദം വരെ എന്നെ തനിച്ച് കാറിൽ ധാരതയാക്കുക! ദൈവവറും അംഗരകഷകനുമായ ഒരാൾ രംഗത്തെത്തി. ആറിടയിലധികം ഉയരമുള്ള ആജാനുബാഹുവായ ഒരു ഭീമൻ! മറ്റു മാർഗ്ഗമൊന്നുമില്ലാതിരുന്നതിനാൽ അയാളോടൊപ്പം ധാര യായി. മരുഭൂമിയിലെ കനത്ത ഏകാന്തത; ഉഗ്രമായ ചുട്ട്; ഇംഗ്ലീഷ് കാരു മായി തിരിയാത്ത അരബിയും അയാളുടെ ഭാഷ വശമില്ലാത്ത നോന്നും.

ഡോ. കുന്നമ്മാക്കരൽ തോമാ കത്തനാർ. റോമിലെ അഗസ്റ്റീനിയൻ പെട്ടേം ഇജിക്കൽ ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ടിൽ നിന്നു M.Th. ഓക്സ്ഫോർഡ് യൂണിവേഴ്സിറ്റിൽ നിന്നും സുറിയാനിയൽ M.St. യും ഡോക്ടറേറും. കോട്ടയം പൊന്തിപ്പിക്കൽ ഓരിയസ്റ്റൽ ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ടിലെ അദ്ധ്യാപകൻ.



ഡോ. കുന്നമ്മാക്കരൽ തോമാ കത്തനാർ

അൻറയാവുന്ന രീതിയിലെക്കെ ഞങ്ങൾ പരസ്പരം സംസാരിച്ചു. അത് കഴി തന്റെ കന്തത നിഫ്റ്റവും തയ്യാറായിൽ യാത്ര തുടർന്നു.

പല അപകട മേഖലകളും അനുബിയുടെ മിടുകൾക്ക് വിജയകരമായി ചില പ്ലോൾ നാക്കിയമായും തരണം ചെയ്തു മുന്നോട്ടു കുതിച്ചപ്ലോൾ നാട്ടിൽ ജീവനോടെ തിരിച്ചെത്തിയാൽ ദൈവാനുഗ്രഹം എന്നേ തോനിയിരുന്നുള്ളു. ഉച്ചകഴിഞ്ഞ് 2.15 ന് ആരംഭിച്ച ആ യാത്ര രാത്രി വെളുപ്പിന് 3.00 ന് ബാർഡാബിലെത്തിയാണ് അവസാനിച്ചത്. യാത്രാ വിശേഷങ്ങൾ തൽക്കാലം വിട്ടുകളയുന്നു. ബാബേൽ ഹോട്ടലിൽ 11 -ാം നിലയിൽ 1112 -ാം മത്തെ മുൻ തിലെത്തിയിട്ടും ധാരതയുടെ നടുക്കുന്ന ഓർമ്മകൾ വിട്ടുമാറാതെ കഴിഞ്ഞു. ബാർഡാബിലെ സമേളനത്തിനും മറ്റു പരിപാടികൾക്കുംശേഷം സെപ്റ്റംബർ 19 -ാം തീയതി രാവിലെ 8 ന് പ്രത്യേക ബസിൽ യാത്ര പുറപ്പെട്ടു. സമ്മാനം, തകർത്ത്, ഹാത്രാ എന്നീ സ്ഥലങ്ങൾ സന്ദർശിച്ചുശേഷം വൈകിട്ട് 5 ന് മൊസുൾ നഗരത്തിലെത്തിച്ചേര്ന്നു. ബാർഡാബിൽ കഴിഞ്ഞാൽ ഇറാക്കിലെ ഏറ്റവും വലിയ നഗരമാണ്. നിനിവേ ഇൻ്റർകാഷണൽ ഹോട്ടലിൽ 122 -ാം നമ്പർ മുൻയാണ് എനിക്കു ലഭിച്ചത്. അന്നത്തെ സമേളനങ്ങളും സന്ദർശനങ്ങളും കഴിഞ്ഞ് 20 -ാം തീയതി രാവിലെ 8.25 ന് വീണ്ടും യാത്ര യാരംഭിച്ചു.

അസുർഖാനിപാളിഞ്ചു അസിറിയൻ സാമ്രാജ്യം ആ പ്രദേശത്തായി രുന്നു. പ്രസ്തുത സാമ്രാജ്യത്തിഞ്ചു നാലു തലസ്ഥാനങ്ങളാണ് നിനിവേ, നിംറുഡ് (പുതിയ പേരാണിൽ), അഷുർ, അസ്വാത്ത്. പുരാതന നിനിവേ നഗരം ദുരെ നിന്നു കണ്ടപ്ലോൾ യോനാ പ്രവാചകൾിൽ ചിത്രം മനസ്സിലും യർന്നു. നബിയുനിസ്മോസ്കാണ് ഒരു ഭാഗത്ത്. പണ്ട് അത് യോനാ പ്രവാചകൾിൽ പ്രതിഭാസം ദയവായും ആയിരുന്നു. പഴയ നിനിവേ മിക്കവാറും ഒട്ടും തന്നെ ശേഷിച്ചിട്ടില്ല. പുതിയ വശികളും പുതിയ കെട്ടിടങ്ങളും മാത്രം കാണാം. എന്നാൽ അടുത്തുനേരം ഒരു കുന്നിൽ പ്രദേശം. അവിടെ ഭൂഗർഭ ഗവേഷണം നടത്തിയാൽ പഴയ നഗര സംസ്കാരത്തിഞ്ചു അവശിഷ്ടങ്ങൾ കണ്ടെങ്കാനിട്ടുണ്ട്.

നിംറുഡ് എന്ന പുരാതന നഗരത്തിലേയ്ക്കായിരുന്നു തുടർന്നുള്ള യാത്ര. ഇന്നും ഒരു സിഗുറാത് നഗരത്തിന് തൊട്ടട്ടുത്ത് തലയുറ്റത്തി നില്ക്കുന്നു. പിരിമിഡു പോലെയാണ് ആ സിഗുറാത്തിഞ്ചു ആകുതി; ഏഴു നിലകൾ ഉണ്ട്. ഏറ്റവും മുകളിൽ മേൽക്കൂരയില്ലാത്ത ഒരു തുറന്ന മുൻ. ദൈവം സർവ്വത്തിൽ നിന്നിരിഞ്ചി ആ മുൻയിൽ വസിച്ചിരുന്നുവെതെ. നിംറുഡിലെ സിഗുറാത് കുറെയേറെ തകർന്നിരുന്നു കിടക്കുകയാണ്. മുകളിലെത്തെ മുൻയും പല നിലകളും ഏതാണ്ട് അപ്രത്യേകമായിരിക്കുന്നു. ബാബേൽ ശോപുരം ഇത്തരം ഒരു വലിയ സിഗുറാത് ആയിരുന്നു. ഏതാണ്ട് ഒരു ചതുര ശോപുരം. ഗവേഷണ പഠനങ്ങൾ നടക്കുന്ന സ്ഥലമായതുകൊണ്ട് കൂടുതൽ

അടുത്തുചെന്നു പതിശോധിക്കാൻ അനുവാദമില്ലായിരുന്നു. ഭീമാകാരമായ കല്ലുകൾ അപകടക്കാരികളായി എത്തു നിമിഷവും നിലപതിച്ചേരുമെന്ന ദേവിയും തോനാതിരുന്നില്ല.

മുസാഹെൻ എന്ന പണ്യത്തൊണ്ട് 1989 മുതൽ നിംറുഡിലെ ഭൂഗർഭവേശണത്തിഞ്ചു തലവാൻ. അദ്ദേഹം നേരിട്ടു വന്ന് തന്ന വിശദീകരണങ്ങൾ വിജ്ഞാനപ്രദമായിരുന്നു. ഏതാണ്ട് ഒരു ദശകമായി നടന്നുവരുന്ന ഗവേശണപരമായാണെങ്കിൽ പുസ്തകം ഇനിയും പ്രസിദ്ധീകരിക്കാനിരക്കുന്നതെ യുള്ളു. ഒരു രാജത്തിയുടെ കമ്പിടം അദ്ദേഹം കണ്ണുപിടിച്ചുവരുതെ. കമ്പിടം തുറന്നപ്ലോൾ രാജത്തിയുടെ ഒരു പ്രതിമ കിട്ടി. പ്രതിമ മുഴുവൻ സർബ്ബാദരണങ്ങൾ, തയ്ക്കാനുള്ള നൃലും സൂചിയും വരെ സർബ്ബാന്തരമുള്ള പുതിയ ജീവി തത്തിനാവശ്യമുള്ള വര്സ്തുകളെത്തുയും സർബ്ബത്തിൽ തീർത്തത്. ആകെ 30 കിലോ സർബ്ബമുഖ്യാഭ്യാസിരുന്നുവെതെ. ഒരുപക്ഷേ കുറെകഴിഞ്ഞ രാജത്തി ജീവൻ പ്രാപിച്ചു മടങ്ങിവരുമെന്ന പ്രതീക്ഷയുണ്ടായിരുന്നിരക്കണം. ബീട്ടിഷ് ഭൂഗർഭ ഗവേഷകൾ കുറെ പര്യവേഷണങ്ങൾക്കും കണ്ണുപിടുത്തം അംഗങ്ങൾക്കും ശേഷം എല്ലാം കണ്ണാതിയെന്നു കരുതിപ്പോന്ന നിംറുഡിൽ നിന്നാണ് പുതിയ കണ്ണങ്ങൾൽ എന്നത് മുസാഹെന ആവേശഭരിതനാകി. ഒരു കൊല്ലം മുമ്പ് ഈ കണ്ണുപിടുത്തങ്ങളുടെ പേരിൽ സദ്ഗാം ഹൃസേനൻ മുസാഹെൻ പുതിയ അമേരിക്കൻ നിർമ്മിത കാർ വ്യക്തിപരമായി സമ്മാനിച്ചു കാര്യം ഞങ്ങൾ സാകുതു കേടുന്നു. കൂപ്പെന്നിലോ എഴുത്തുകൾ കല്ലിലും പ്രതിമകളിലും ഭിത്തിയുടെയും തരിയുടെയും ഇഷ്ടികകളിലും ധാരാളം ഇന്നും കാണാനുണ്ട്. അവിടവിടെ ചിത്രകിടക്കുന്ന ആ ഏഴു തുകൾ കണ്ട് അതുപരത്തെത്തരായി ഞങ്ങൾ നിന്നുപോയി. അതിസുരം രണ്ടും അക്ഷരങ്ങൾ ഒരേ വടിവിൽ കട്ടുത കല്ലിലും മിനുതു ഇഷ്ടികകളിലും കൊതിയെടുത്തു കൈകളുടെ കലാവിരുത് ആരെയും അതുപെട്ട ടുത്തും. ആ രാജത്താട കലാകാരനോടു തുലനം ചെയ്താൽ ഇന്നത്തെ മനുഷ്യൻ എത്രയോ എളിയവൻ എന്നു തോനി.

മേല്പറിത്ത ഭൂഗർഭ ഗവേഷണ ഫലമായി ലഭിച്ച പ്രധാന നിയികൾ സുക്ഷിക്കപ്പെടുന്നത് ബാർഡാബിലാണ്. ചിലതൊക്കെ മൊസുൾ മുസിയ തിലും ചെന്നേത്തിയിട്ടുണ്ട്. പക്ഷേ ഇതുവരെ ഇവ കാഴ്ചകാരികൾ തുറന്നുകൊണ്ടും സിഗുറാത്തിലും കെട്ടിടങ്ങളും ഭിത്തിയുടെയും തരിയുടെയും ഇഷ്ടികകളിലും ധാരാളം കൂപ്പെന്നിലും കാണാനുണ്ട്. അവയെല്ലാം ലിവിൽ ചിത്രങ്ങളും കാബ്ലറ്റുകളും ബീട്ടിഷ് മൃഗസിയത്തിലെത്തിച്ചേര്ന്നു. അവയെല്ലാംതന്നെ എന്നാണെന്നറിയാമെ കിലും എല്ലാം പ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടില്ലെന്നു തോന്നുന്നു. ബീട്ടിഷുകാർ കവറ്റുന്നുകൊണ്ടുപോയ നിംറുഡിലെ നിയികൾ അമുല്പമാണ്. അവർ കണ്ണത്താട പോയ സംഗതികളാണ് ഇപ്പോൾ മുസാഹെൻ കണ്ണങ്ങൾിൽ

കുന്നത്. അവ പ്രസിദ്ധീകൃതമാകുമ്പോൾ ലോകം മെസപ്പോട്ടോമിയൻ സംസ്കാരത്തെപ്പറ്റി പുനരവലോകനം നടത്തിയേക്കാം.

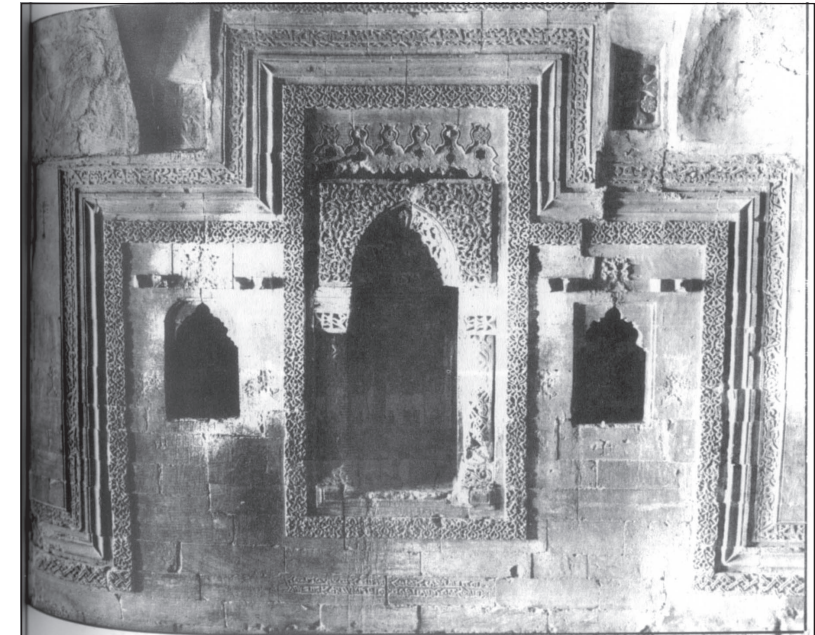
നിംവുദിൽ നിന്ന് ആറു മെരൽ വടക്കു കിഴക്കു ഭാഗത്ത് അതായത് മൊസുളിൽ നിന്ന് മുപ്പത്തെവ്വു കിലോമീറ്റർ തെക്കു കിഴക്കു മാറിയാണ് മാർ ബഹറനാം ദയറാ. ചതുരാകൃതിയിലാണ് അതിന്റെ നിർമ്മാണം. പ്രവേശന കവാടം ചെറുതാണ്. കവാടം കടന്നെത്തിയാൽ തുറസ്സായ നടുമുറുമാണ്. പഴയകാലത്ത് സന്യാസികളും തീർത്ഥാടകരും താമസിച്ചിരുന്ന മുൻകൾ നിരനിരയായി കാണാം. മാർ ബഹറനാം ദയറാ നാലാം നൂറ്റാണ്ടിൽ സ്ഥാപിതമാണെന്ന് വിശദിക്ഷപ്പെട്ടുന്നു. പക്ഷേ ഈനു കാണുന്ന പലേ കെട്ടിടങ്ങളും പിൽക്കാലത്തുണ്ടായവയാണ്. പള്ളിയ്ക്ക് അവത് അമോ ആറു പത്ത് അടി നീളം കണ്ണേക്കാം. ഏതാണ്ട് സമ്പത്യരമാണ് പള്ളി. ഒണ്ടു മാർബിൾ കവാടങ്ങൾ അതിനുണ്ട്.

ഈന് ദയറായിൽ സന്യാസികൾ താമസമില്ല. മൊസുളിലെ സിറിയൻ കാത്തലിക് മെത്രാൻ നിയമിക്കുന്ന ഒരു ബെബ്രികൻ അവിടെ സ്ഥിരതാമസ മുണ്ട്. തീർത്ഥാടകരെ സഹായിക്കുകയാണ് അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചുമതല. ഒരു മൺിക്കുർ കൊണ്ട് ഞങ്ങൾ ദയറാ മുഴുവൻ ചുറ്റിനടനു കണ്ടു. ധാരാളം സൃഷ്ടിയാണി ലിഖിതങ്ങൾ ദയറായിലുടക്കിയിരുന്നു. കാണാനുണ്ട്. അവയിൽ ബഹുഭൂതിപക്ഷവും അതിമനോഹരമായ എസ്ട്രാംഗേല അക്ഷരങ്ങളിലാണ്.

നമ്മുടെ കർത്താവായ ശ്രീഹായും ശാന്തിയും സമാധാനവും ഇവിടെ എന്നേക്കും വസിക്കുടെ ഏന്ന് ആശ്രമത്തിന്റെ ഏറ്റും പുറത്തെ ആധുനിക മായ പടിവാതിലിനു മുകളിൽ വായിക്കാം.

മദ്ദബഹായ്ക്ക് നേരെ മുകളിൽ മനോഹരമായ താഴികക്കുടം ഉണ്ട്. മദ്ദബഹായുടെ വലതുവശത്ത് ബേപ്പ് കാദിശേയിൽ അനേകം മെത്രാൻമാരുടെ കല്ലറകളും ഭിത്തിയിലുള്ള മാർബിൾ സ്ലാബുകളിൽ അവരുടെ പേരു കളിം കണ്ടു. മാർ ബഹറനാമിന്റെയും മർത്ത സാനായുടെയും ചിത്രങ്ങൾ പള്ളിയിൽ സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്നു. രാജാവായ മാർ ബഹറനാം കുതിരപ്പുറത്തി രിക്കുന്ന ചിത്രം. മാർ ബഹറനാം പിശാചിനെന്നും മാർ ശിവർഗ്ഗിന് ശ്രേഷ്ഠ വ്യാളിയെന്നും കൊല്ലുന്ന ചിത്രങ്ങൾ അവിടെ പുതിയ പള്ളിയിൽ കണ്ടു. അ ചിത്രങ്ങളുടെ രൂപസാദൃശ്യവും ആശയ സാദൃശ്യവും ഞാൻ ശ്രദ്ധക്കാം തിരുന്നില്ല. മാർ അപ്രേം മല്ലപാണ്ഡി ചിത്രം ആശ്രമത്തിൽ ഉണ്ട്. അത് 1952 - തെ ജീവനശൈലിൽ വരച്ചതാണെന്നു തോന്നുന്നു. പുതിയ പള്ളിയുടെ നവീകരണ പ്രവർത്തനങ്ങൾ നടന്നുകൊണ്ടിരുന്നതിനാൽ ഞങ്ങളുടെ ദയറാ സന്ദർശനം അല്പം സാഹസിക്കത നിറന്നതായി മാറി. തന്നെയുമല്ല, എല്ലാം സൃഷ്ടി നിരീക്ഷണം ചെയ്യാൻ സൗകര്യമില്ലാതെ പോയി.

ബേപ്പ് കാദിശേയിടെ എതിരെവശത്തായി ബേപ്പ് മാമോദിസാ ഉണ്ട്.



**മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ കവറിട്ടത്തിലേക്കുള്ള പ്രവേശനകവാടം**

മാമോദീസാത്താട്ടിയുടെ സാധാരണയിൽക്കവിഞ്ഞ വലിപ്പിച്ചും ഉയരവും ശ്രദ്ധാർഹമാണ്. ബേസ് മാമോദീസായുടെ അടുത്തായി ഒരു ചെറിയ വാതിൽ കടനാൽ പള്ളിയുടെ മുടക്കുവശത്ത് ഭൂഗർഭാലയത്തിലേക്കുള്ള പട്ടികൾ കാണാം. പള്ളിരുണ്ടിയ ആ പട്ടികൾ ഇരുങ്ങിച്ചുല്ലാബോൾ നൃംഖ സ്കൂകൾ പിന്നിലേക്ക് നാം കടന്നുചെല്ലുകയായി. അതൊരു ഭൂഗർഭ ദേവാലയമാണ്. അതിന് എട്ട് ആർച്ചുകൾ ഉണ്ട്. അവയോരോന്നും കബിടങ്ങളായിരുന്നു എന്നു വ്യക്തമാണ്. കറുതെ മാർബിൾക്കാണ്ടു നിർമ്മിച്ച അവയിലെന്നിലായിരുന്നു മാർ ബഹനാമിനെ കബിടക്കിയത്. അതിനുത്തായി സുറിയാനിയിൽ നാം വായിക്കുന്നു:

വി. മംഗലഹായിലെ സുരഥിലധ്യപം പോലെ

അതേ, അതുപോലെയാണ് മാർ ബഹനാം തെരു ദയറായിൽ

ഭൂമിക്ക് മഴയും മണ്ണയും എന്നതുപോലെയാണ്

നമുക്ക് അവരെ പ്രാർത്ഥനകൾ.

മേൽപ്പുറഞ്ഞ ഭൂഗർഭ ദേവാലയം നാല്പത്തു സഹദേശാർക്ക് സമർപ്പിതമാണ്. ആ നാല്പത്തു പേരും മാർ ബഹനാമിനേനാടോപം രക്തസാക്ഷിത്വം വർഷപ്പനാണ് പാരമ്പര്യം. മർത്ത സാറായ്ക്ക് സമർപ്പിച്ചിരുന്ന ഒരു ദയറാ അടുത്ത ശ്രാമത്തിൽ ഉണ്ടായിരുന്നെന്നകിലും അതാകെ തകർന്നുണ്ടായിരിക്കുന്നു. സാറാ വാത്തുകൾ എന്ന ശ്രാമത്തിലായിരുന്നു പ്രസ്തുത ദയറാ. “എലിയായുടെ മലർവാടി” എന്ന പേരിൽ മുസ്ലീഞ്ചർ മാർ ബഹനാം ദയറായ പണ്ണണപോലെ ഇന്നും ആദരിച്ചുപോരുന്നു. A.D. 70 മുതൽ മൊസുളിൽ നിലനിന്നിരുന്ന അതിപുരാതനമായ ഫഹൂദ് സിനഗോഗിൽ ഏലിയാ നിവസിച്ചതെന്നു പറയപ്പെട്ടുപോന്ന ഒരു ദ്രോഡോ ഉണ്ടായിരുന്നു. ദൈഗ്രീസ് തീരത്തായി മൊസുളിൽ ഉള്ള ചുവന്ന മോന്കർിൽ (al Ahmar) ഇന്നും ഇതു പോലെ ഏലിയായുടെ ദ്രോഡോ ആദരിക്കപ്പെടുന്നു. മൊസുളിലും ഇതര പൗരസ്ത്യ നാടുകളിലും ഗീവർഗ്ഗീസും ബഹനാമും പച്ച നിറത്തെ മലർവാടിയോട് ഉപമിക്കപ്പെടാറുണ്ട്.

മതത്യാഗിയായ യൂദിയാനോസ് ചക്രവർത്തിയുടെ കാലത്ത് 362 - തു ആണ് മാർ ബഹനാം രാജകുമാരനും സഹോദരി സാറായും അവരുടെ സുഹൃത്തുകളെയായ ചിലരും രക്തസാക്ഷികളുായതെന്ന് പാരമ്പര്യം പറയുന്നു. ബഹനാമും സാറായും പേരശ്ശ്യൻ മതാവലംബിയായിരുന്ന അസുർ രാജാവ് സർപ്പഹരിബീരു മകളായിരുന്നുവേത്ര. പിന്നീട് രാജാവും രാജത്തിയും മാനസാന്തരപ്പുക് ക്രൈസ്തവരായി. അവർത്തെന മാർ മതതായിയുടെ സഹായിയായിരുന്ന മാർ അബേഹാമിരു നേതൃത്വത്തിൽ ഒരു രക്തസാക്ഷി മന്ത്രം പണിക്കഴിപ്പിച്ചു. തീരത്തൊടക്കരുടെ സൗകര്യാർത്ഥം ഒരു പള്ളിയും പണിതു. “ബേസ് ശുശ്രാ ദയറാ” എന്ന പേരിൽ ഇത് പ്രസിദ്ധമായിത്തീർന്നു. പരമ്പരാഗതമായ ഇതു പുരാവൃത്തത്തിന്റെ ചരിത്രപരത

സംശയാസ്പദമാണെന്ന് പറയാതെ വയ്ക്കുന്നു.

സാന്നിദ്ധ്യത്തിൽ ചക്രവർത്തിമാരുടെ കാലത്ത് മിക്കവാറും നാലാം നൂറ്റാം ഒന്തു രണ്ടാം പകുതിയിൽ മാർ ബഹനാം രക്തസാക്ഷിയായി. അന്നു മുതൽ ഇന്നുവരെ അതുകൂടുതെ രോഗശാനികളുടെ പരമ്പര മാർ ബഹനാമിനെ ചുറ്റിപ്പറ്റി പരയപ്പെട്ടു പോരുന്നു. അപന്നമാരം സുവപ്പെടുന്നത് സർവ്വസാധാരണമാണ്.

അസീറിയയുടെ തലസ്ഥാനമായ നിംഗുട്ട് അമ്രവാ കാലേ ഏറെ ദുരത്തിലാലും. നിംഗുഡിലെ രജാവായ സെന്റാവേരിബീ ബഹനാമിന് രാജായിരം വർഷം മുമ്പ് ജീവിച്ചിരുന്ന കമാപാത്രമാണ്. നാലാം നൂറ്റാം ഒന്തു രണ്ടിൽ അസീറിയായിൽ ഒരു രജാമോ ആ പേരിൽ ഒരു രജാവോ ഇല്ലായിരുന്നു എന്ന താണ് ചരിത്ര വസ്തുത. വല്ല പ്രഭു കൂടുംബത്തിലേം രാജ വംശത്തിലേം പെട്ട നാലാം നൂറ്റാം ഒന്തു സർപ്പഹരിബീരു മകനാണ് ബഹനാമം എന്നും വരാവുന്നതാണു താനും. ഇതിൽപ്പുരം ഇതെപ്പറ്റി പണ്ണിതലോക തിനിനും ഒന്നും പറയാനില്ല.

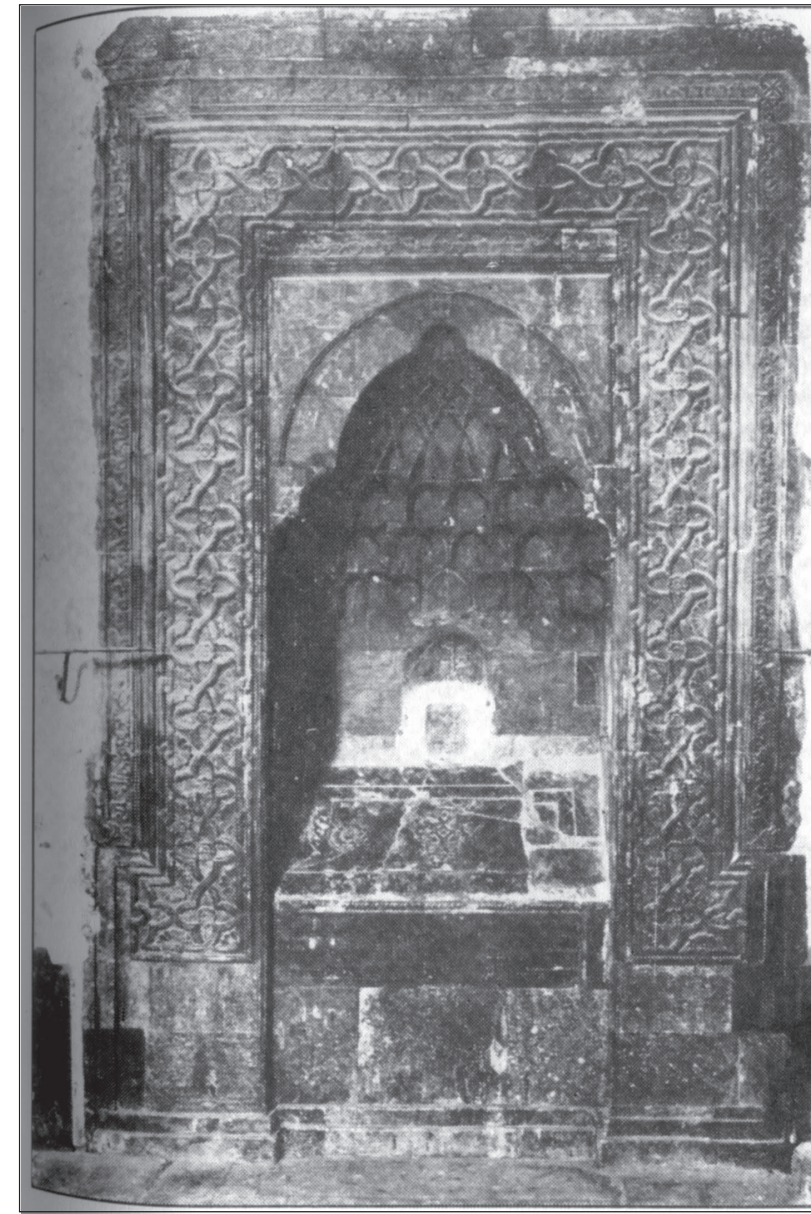
നാലാം നൂറ്റാം ഒന്തു രണ്ടാം പകുതിയിൽ മാർ മതതായിയുടെ ദയറായുമായി ബന്ധപ്പെട്ടാണ് മാർ ബഹനാം രജകുമാരരു മാനസാന്തരം. മാർ മതതായിയാണെതെ ബഹനാമിനും, സാറായ്ക്കും മാമോദീസാ നല്കിയത്. 5 -ാം നൂറ്റാം ഒന്തു രണ്ടാം ക്രിസ്തുവിജന്താനീയ വിവാദങ്ങൾക്കു മുൻപേ മാർ ബഹനാമം ദയറാ സ്ഥാപിതമായിരുന്നെന്നു തോന്നുന്നു. കബിടം സന്ദർശിക്കാനെത്തുന്ന തീർത്ഥാടകരുടെ സൗകര്യാർത്ഥം ആണ് ദയറാ പണിതത്. തീർത്ഥാടകരെ സഹായിക്കാൻ ഏതാനും സന്യാസിമാർ താമസിച്ചിരുന്നു. എന്നല്ലാതെ ഒരിക്കലും ഒരു വലിയ സന്യാസിഗണം മാർ ബഹനാം ദയറാ തിൽ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ദയറായും കബിടവും ഒന്തു സ്ഥലങ്ങളിലായിരുന്നു. 11 -ാം നൂറ്റാം ഒന്തു ശ്രേഷ്ഠമാണ് ഒരു ദയറായെന നിലയിൽ ഇതിനു പ്രാധാന്യം കേവലപൂരും. മാർ മതതായി ദയറായിലാക്കട നാലാം നൂറ്റാം മുതൽ സന്യാസികളുടെ വലിയ കൂട്ടം പാർത്തിരുന്നു. മാർ മതതായി ദയറാ തിൽ ആയിരത്തിലധികം സന്യാസികളുണ്ടായിരുന്നു!

1164 - തു ആണ് മാർ ബഹനാമം ദയറായിലെ പള്ളി പുതുക്കിപ്പണിതത്. അതിനു മുൻപുണ്ടായിരുന്ന പള്ളിയുടെ ഭാഗങ്ങളെക്കു നഷ്ടമായി. 4 -ാം നൂറ്റാം മുതൽ 12 -ാം നൂറ്റാം വരെ കാര്യമായ വ്യത്യാസമൊന്നുമില്ലാതെ ദയറാ നിലനിന്നുപോന്നിരിക്കണം. മൊസുളിരും മാർ ബഹനാമം ദയറായുടെ സുവർണ്ണ യുഗമെന്ന വിശേഷിക്കപ്പെടുന്നത് 13 -ാം നൂറ്റാം ഒന്തു സഭാണ്. 13 -ാം നൂറ്റാം ഒന്തു അന്ത്യത്തിൽ പള്ളി വീണ്ടും വലുതാക്കിപ്പണിതു. 1295 -ൽ (ഗ്രീക്കു വർഷം 1606) ദയറായുടെ അധിവൻ യാക്കുബ് റിസായിലായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ക്രൈസ്തവരക്കുവേണ്ടി ഭരണാധികാരിക്ക

ഭിൽനിന്ന് ഏരെ ആനുകൂല്യങ്ങൾ നേടിയെടുത്തു. ഇതേപ്പറ്റി പള്ളിയുടെ ഭിത്തിയിൽ 33 വർക്കളിലൊരി ഒരു ലിബിതം കാണാനുണ്ട്. 1300 - ലാബൻ ഇന്നു നാം കാണുന്ന തരത്തിൽ കബറിടം പണിത് പൂർത്തിയാക്കിയത്. ഈ പുനർ നിർമ്മാണവും മാർ യാക്കുബ് റബ്ബാർ നേട്ടമാണ്. മുസ്ലീം ദേശാധികാരികളുടെ സംരക്ഷണം ദയറായ്ക്ക് ഉറപ്പുകാഡിയതും അദ്ദേഹമാണ്.

14 -ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ ദയറായെപ്പറ്റി കൃത്യമായ വിവരങ്ങൾമാനും കാണുന്നില്ല. 15 - 16 നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ദയറാ സജീവമായിരുന്നു. 17 -ാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ തുടക്കം മുതൽ മാർ ബഹറനാം ദയറാ മഹിയാനമാരുടെ ആസ്ഥാനമായി രുന്നു. 16 -ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ റോമുമായി എക്കുപ്പെട്ടാൻ ദയറാ കേന്ദ്രമാക്കി ചില നീക്കങ്ങൾ നടന്നു. 17 - 18 നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ദയറാ സജീവമായി തുടർന്നു. പതിനേട്ടാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ അന്ത്യത്തിൽ കരക്കേഷ്യ് ശ്രാമം റോമൻ സഭയുമായി എക്കുപ്പെട്ടു. പക്ഷേ മാർ ബഹറനാം ദയറാ കേന്ദ്രമാക്കി ഒരു ചെറിയ സമൂഹം ഓർത്തേഡോക്സ് ദയറാ വിട്ടപ്പോൾ ദയറാ കേന്ദ്രമാക്കി ഒരു കയ്യേറി. 1784 -ൽ അവർ വിട്ടപ്പോകുകയും ദയറായക്കാരുടെ തലവൻ അവിടെ പാർക്കുകയും ചെയ്തു. പക്ഷേ മുന്നു മാസത്തിനുശേഷം അദ്ദേഹം കത്തോലിക്കനായി. ദൈവസികൾ വീണ്ടും ദയറാ കൈവശപ്പെടുത്തി. 1790 ആയ പ്രോഫേയ്ക്കും മാർ ബഹറനാം ദയറായിൽ കത്തോലിക്കർക്ക് വീണ്ടും താല്പര്യം പാർബിച്ച് അത് കൈവശമാക്കി. 1794 -ൽ ചില പുനർ നിർമ്മാണ പ്രവർത്തനങ്ങൾ ദയറായിൽ നടന്നു. 1798 -ൽ ഓർത്തേഡോക്സ് പാത്രി യർക്കീന് കത്തോലിക്കരെ പുറത്താക്കി ദയറായുടെ മേൽ അവകാശം പുന്നശ്വാസിച്ചു. മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായിൽനിന്ന് ഒരു പറ്റം ദയറാ കാർ മാർ ബഹറനാം ദയറായിൽ വന്നുപാർത്തു. പക്ഷേ 1819 ലെ ദയറാ വീണ്ടും അനാമമായി. മിക്ക കൈയെഴുത്തു പ്രതികളും ദയറുൾ സഹാനില്ലും (കുക്കുമാ ദയറാ) മർദ്ദിനില്ലും എത്തിച്ചേരുന്നു.

1839 -ൽ ദയറാ വീണ്ടും കത്തോലിക്കർ കൈവശമാക്കി. പക്ഷേ സന്ധാരികളുടെ സമൂഹം അവിടെ ഇല്ലാന്നായി. 1844 -ൽ ദയറായിൽ കുർദ്ദുകൾ പാർക്കുന്നതായി ബാധ്യജർ കണ്ടു. ബാധ്യജർ 1850 -ൽ പരയുന്നുണ്ട്, റോമൻ കത്തോലിക്കരുടെ കൈവശമാണതെന്ന്. 1852 -ൽ പ്ലാസ് പരയുന്നത് ദയറായിൽ ആർഡ്പ്ലാസ്പ്ലാസ്റ്റിനാനാണ്. 1893 -ൽ പെഗോൺ ഒരു കാവൽക്കാരൻ നൊഴികെ ദയറാ തകർന്നിരുന്നത് അനാമമായിക്കിടക്കുന്നതു കണ്ടു. 1901 -ൽ റഹ്മാൻ പാത്രിയർക്കൈസാൻ ദയറാ പുനരുദ്ധരിച്ചു. മൊസുളിലെ മെത്രാ ഡാക്കിലോരുത്തിൽ തുടർച്ചയായ താൽപര്യം കാണിച്ചു. 1928 മുതൽ മൊസുളിൽ നിന്ന് സിറിയൻ കത്തോലിക്കാ മെത്രാൻ നിയമിക്കുന്ന ഒരു വൈദികൾ ദയറായിൽ സ്ഥിര താമസമുണ്ട്. ഈ നൂറ്റാണ്ടിൽ ദയറായുടെ കാര്യത്തിൽ ഏറ്റവും അധികം അധാരിച്ചത് മോണസിതോർ ഏഡേമി



മാർ ബഹറനാം സഹദവയുടെ കബർ.

അബ്ദാൾ ആൺ. 1936 മുതൽ 1966 വരെ അദ്ദേഹം ദയറായുടെ സുപ്പീരിയർ ആയിരുന്നു ദയറായെ സംബന്ധിച്ച് അദ്ദേഹത്തിന്റെ പഠനങ്ങളാണ് ഏറ്റും ആധികാരിക പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ. 1983 -മുതൽ മോൺസിന്റെതാർ ഫ്രാൻസിന് യാഹോലാ ആൺ സുപ്പീരിയർ. അദ്ദേഹമാണ് താനുശ്രപ്പി ദയുള്ള തീർത്ഥാടകരെ സന്തോഷപ്പെട്ടവും സ്വീകരിച്ചു സൽക്കരിച്ചത്.

മാർ ബഹനാം ദയറായിലെ ലൈബ്രറിയിൽ അനേകായിരം കൈക്കെയെ ശുത്തു പ്രതികൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. പക്ഷേ അത് പല തവണ കൊള്ളുയടക്ക പ്രസ്തുതാം. 1820 -ൽ ലൈബ്രറിയിലെ കൈക്കെയുത്തു പ്രതികൾ 15 കഴുതക കൂടും പുറത്തുവെച്ചുകെട്ടി മൊസുളിൽ എത്തിച്ചുവരേതെ. ഈ 495 കൈക്കെയെ ശുത്തു പ്രതികൾ ശ്രേഷ്ഠിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവ സുരിയാനി, അവിഡി, തുർക്കി, പേരിഷ്യർ, ലത്തീൻ, ഫ്രഞ്ച്, ഹംഗ്രീഷ്, ഇറ്റാലിയൻ എന്നീ ഭാഷകളിലുണ്ട്.

പണ്ണന്തു പോലെ ഈനും ധാരാളം മുസ്ലീം തീർത്ഥാടകർ മാർ ബഹനാം ദയറായിൽ എത്തി പ്രാർത്ഥിച്ചുപോരുന്നു. “പ്രതീക്ഷയെ പച്ച പിപ്പിക്കുന്നവൻ” എന്നർത്ഥമുള്ള അൽ-ബിതീർ എന്നാണ് അവർക്കിടയിൽ മാർ ബഹനാം അറിയപ്പെട്ടുന്നത്. “പാപങ്ങൾ ഏറ്റുപറയുന്ന തങ്ങളുടെ മുൻപിൽ നിന്റെ കാരുണ്യത്തിന്റെ കവാടം അടച്ചുകളയ്യുതെ, കർത്താവേ” എന്നും “ഈ വാതിൽ കാരുണ്യകവാടമാണ്; ഇതിലുടെ പ്രവേശിക്കുന്ന വൻ കാരുണ്യം കണ്ണംതും” എന്നും എഴുതിയിട്ടുള്ള രണ്ടു വാതിലുകളാണ് ഏറ്റും ശ്രദ്ധാർഹമായി ഈനും തോന്നുന്നത്. ആ രണ്ടു കവാടങ്ങൾ തേടി തീർത്ഥാടകർ എത്തുന്നതിൽ അത്ഭുതത്തിന് അവകാശമില്ല.

6 -ാം നൃറാണ്ടിനു മുമ്പ് കുറേക്കാലം മാർ ബഹനാം ദയറാ പാരശ്വത്യ സുരിയാനിക്കാരുടെ കൈവശമായിരുന്നു. 6 -ാം നൃറാണ്ടു മുതൽ അത് പാശ്വത്യ സുരിയാനിക്കാർ ഏറ്റുടുത്തു. 1767 ആശ്രമാധിപാർ ഹിന്ദിസോറ കത്രോലിക്കന്നായപ്പോൾ മുതൽ സിറിയൻ കത്രോലിക്കാ പാത്രിയർക്കുന്ന് അതിനേരെ അവകാശം സ്ഥാപിച്ചു. പിന്നീട് ആരൈരക്കു അത് സന്തമാക്കി ദയന് മുകളിൽ പറഞ്ഞുകഴിഞ്ഞു. ഇപ്പോൾത്തെ കെട്ടിടങ്ങൾ പലതും ഈ നൃറാണ്ടിലേതാണ്. ദയറായുടെ രണ്ടു നടുമുറ്റങ്ങളും കോട്ട പോലെ ചുറ്റി പ്പോകുന്ന കെട്ടിട സമുച്ചയവും മതിൽക്കെട്ടും തീർത്ഥാടകരുടെ മനസിൽ പതിഞ്ഞുകിടക്കുകയാണെന്നും.

തിരിച്ചുപോരാനുള്ള മടിയോടെ തങ്ങൾ ബഹനാം ദയറായിൽ നിന്ന് ധാരതത്തിൽച്ചു കരക്കേണ്ടിലെത്തി. അവിടെ ആറു ക്രൈസ്തവ ശ്രാമങ്ങൾ ഉണ്ട്. ഏറ്റവും വലിയ ഇടവകയിൽ ഇരുപതിനായിരം പേരുണ്ടെന്നെന്നെല്ലാം പ്രേശർ എന്നിക്ക് സന്തോഷം തോന്നി. ഏറ്റും പ്രധാന അസീറിയൻ ക്രിസ്ത്യൻ ശ്രാമാധികാരിക്കുകയാണ്. ഭൂഗർഭ ഗവേഷണപരമായി ആ പ്രദേശം അതീവ പ്രാധാന്യമുള്ളതാണ്. മർത്ത ബാർബരി പള്ളി, മാർ

മത്തായി ദയറാ എന്നിവ അധികം വിദ്യുത്തില്ലോതെ കാണാം. മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ ഒരു മലബരവുവിലാണ്. ഈന് ആ സിറിയൻ ഓർത്ത യോക്സ് ദയറായിൽ രണ്ടോ മൂന്നോ ദയറായകാർ മാത്രം. 480 -ൽ അത് പേരിഷ്യർ ചക്രവർത്തി തകർത്തു. 7 -ാം നൃറാണ്ടിൽ അത് പ്രാധാന്യം നേടി. തിക്കിൽ കഴിഞ്ഞാൽ ഏറ്റവും വലിയ സുരിയാനി മഹാഘട്ടവകയായി മാറി. ഇടയ്ക്കിടെ അത് ആക്രമണവിധേയമായെങ്കിലും വിണ്ടും വിണ്ടും അത് തശ്ശുവളർന്നുവന്നു. 4 -ാം നൃറാണ്ടിലും 6 -ാം നൃറാണ്ടിലും ദയറാകാരുടെ വലിയ ഗണം അവിടെ പാർത്തിരുന്നു. 16 - 17 നൃറാണ്ടിനുശേഷം പത്തു പതിനും്പ് സന്യാസികൾ അവിടെ വിരളമായെ കാണപ്പെടുന്നുള്ളു. ഒരു കാലത്ത് ആയിരത്തിലധികം ദയറായകാർ പാർത്തിരുന്ന അവിടെ ഈന് രണ്ടോ, മൂന്നോ പേരിലും മാത്രം.

അത്യന്തം അപകടകരമായ ചില സെസനിക് നീക്കങ്ങൾ നടക്കുന്ന സമയത്ത് തങ്ങളുടെ ബന്ധ ഇരാക്കി സെസന്യും ഇടയ്ക്കിടെ തടങ്കൽ സംരക്ഷണം തന്നുകൊണ്ടിരുന്നു. കുർഡിഷ് ആക്രമണം ഏതു നിമിഷവും ഉണ്ടാകുമെന്നും തങ്ങളുടെ സുരക്ഷ അപകടത്തിലാണെന്നും മനസ്സിലായി. മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായുടെ ഭാഗത്തെക്ക് ധാരാ അസാധ്യമായതുമുലം തങ്ങൾ ജീവനുംകൊണ്ട് കടക്കേണ്ടിവന്നു. ആ ദയറായിലെത്താരെ മടങ്ങണ്ടി വന്നതിൽ താനിനും അതീവ ദൃഢിവിന്നാണ്. അദ്ദേഹമായ ആത്മീയ ദൃഢിയും പോലെ ആ ദയറാ നിലനിൽക്കുന്നു. എത്രയോ ആത്മീയാനുഭവങ്ങളുടെ കലവറി! എത്രയോ ദൈവികരായ ആചാരയാരുടെ വസതി! നൃറാണ്ടുകളായി നിലനിൽക്കുന്ന സന്യാസത്തിന്റെ വിളഭൂമിയായ മാർ മത്തായി ദയറായുടെ ഒരു ഭാഗം ഇരാക്കിന്തെന്തിരെ അമേരിക്കയും ബീട്ടും ചേർന്നു നടത്തിയ യുദ്ധത്തിൽ തകർന്ന വിവരം താനേരിൽത്തു. സദ്വാം ഹൃസെസൻ അവിടെ ഒളിച്ചുപാർക്കുന്നുണ്ടാകുമെന്ന തെറ്റിഭാരണ യിൽ ബീട്ടിഷ് പെലവറ്റ് ചെയ്ത വിക്രിയ പെശാചികമായി തോന്നി. മത്തായി ദയറായ്ക്ക് ഒരുപാട് ഉപകാരങ്ങൾ സദ്വാം ഹൃസെസൻ ചെയ്തിട്ടുണ്ടെന്നുണ്ടെന്നു.

മൊസുൾ വഴി തിരിച്ചു തെൽസ്കോപ്, അൽക്കോൾ, ബത്രമാധാ, സുപ്പിസിഭമാധാ അപ്പർ മൊണാസ്റ്റി, ടർക്കിഷ് കാസിൽ, ദൈവമാതാവിന്റെ നാമത്തിലുള്ള സിറിയൻ ഓർത്തയോക്സ് പള്ളി തുടങ്ങി ഒട്ടേരു പുരാതന ക്രൈസ്തവ ക്രൈസ്തവ സന്ദർശിച്ചുശേഷം 21 -ാം തീയതി രണ്ടു മൺസിക്ക് ബാഗ്ദാദിലെ ബാബോലുവിൽ തങ്ങൾ മടങ്ങിയെത്തി. പക്ഷേ ഏറ്റവും മനസ്സിലും ആത്മാവും ഹൃദയവും അൽക്കോൾിലെ മർത്തമാരിയം ദയറായിലും മാർ ബഹനാം ദയറായിലും, എത്തിപ്പുടാൻ പറ്റാതെപോയ മാർ മത്തായി ദയറായിലും തങ്ങിന്നും, നികത്താനൊവാത്ത നഷ്ടം നേരിട്ടുവരുപ്പോലെ ആ ഓർമ്മകൾ ഇന്നും എന്ന മടിവിളിക്കുന്നത് താൻ കേൾക്കുന്നു. □

7

## തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ: ആദി സഭയുടെ ദർശനം

**ഡോ. പാലോസ് മാർ ഫ്രിഗ്രാറിയോസ്**

പരിശുദ്ധമാരുടെ മദ്യസ്ഥത ക്രിസ്തുവിൻ്റെ ഏകമദ്യസ്ഥതയെ അവ ഗണിക്കുന്നതോ ലാഘവപ്പെട്ടതുനുതോ ആണെന്നു ചില ആധുനിക സമുദായവിഭാഗങ്ങൾ പറയുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ അത് അർത്ഥശുന്നമായ ഒരു അഭിപ്രായമാണ്. പരിശുദ്ധമാരുടെ ആദർശക്കയും അവരുടെ മദ്യസ്ഥതയിൽ അഭ്യർപ്പടകയും ചെയ്ക്കുന്നത് ആദിമസഭയിൽ, വി. സ്ത്രേപ്പാനോസിൻ്റെ രക്തസാക്ഷിത്വത്തോടു കൂടിത്തനെ ആരംഭിച്ചതാണ്. വി. സ്ത്രേപ്പാനോ സിൻ്റ് ആത്മാവിനെ സീക്രിക്കാൻ കർത്താവായ യേശു പിതാവായ ദൈവ തിന്റെ വലത്തുഭാഗത്തു നിൽക്കുന്നതായിട്ടാണ് കണിക. സ്ത്രേപ്പാനോ സിൻ്റ് പ്രാർത്ഥന കർത്താവിൻ്റെ മദ്യസ്ഥതയോടു സംയോജിപ്പിക്കപ്പെട്ടു കയാനുണ്ടായത്. സ്ത്രേപ്പാനോസിൻ്റെ മൃത്ശരീരം ഭക്തി പൂർവ്വം അടക്കം ചെയ്യപ്പെട്ടു. 2-ാം നൂറ്റാണ്ടായപ്പോഴേക്കും രക്തസാക്ഷികളുടെ ഭൗതികാവശിഷ്ടങ്ങൾ സമ്പൂർണ്ണമായി സമാദരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. അവരുടെ കബർ ദ്രോണോസായി ഉപയോഗിച്ചു വി. കുർബൂഅ അർപ്പിച്ചു വന്നു. മാത്രമല്ല, ആണ്ടിൽ ഒരിക്കൽ സിമിറ്റിറിൽ ബലി അർപ്പിക്കുന്ന ഒരു പതിവുകുടൈയുണ്ടായി. 4-ാം, 5-ാം നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ദ്രോണോസിൻ്റെയും തബ്പിലെല്ലത്തായും കുറബായ്ക്ക്, കടന്നുപോയ ഒരു പരിശുദ്ധരെ അസ്ഥി കൂടി അവശ്യം വേണമെന്നായി. ബലിപീറിങ്ങൾ സ്ഥാപിക്കുന്നതിന് തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ടു ഒരു അനുപേക്ഷണിയെ വന്നതുവായിരത്തിരുന്നു. പിന്നീടു പള്ളികൾ വർദ്ധിച്ചുവന്നപ്പോൾ അസ്ഥികൾ കിട്ടാനില്ലാതായി. അപ്പോൾ അവരെ അടക്കിയിട്ടുള്ള സ്ഥലത്തെ മണ്ണു മതി എന്നുവാച്ചു. അതും കിട്ടാനില്ലാതായപ്പോൾ അവരുടെ കബറികൾ കൊള്ളുത്തിയിട്ടുള്ള നിലവിൽക്കിലെ ഏണ്ണയായാലും മതിയാകും എന്നു സഭ നിശ്ചയിച്ചു.

ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവർ തമിൽ തമിൽ ‘എനിക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കണമേ’ എന്നു പറയുക ആധുനിക സഭാവിഭാഗങ്ങളിലും സാധാരണമാണ്. ഈതു ക്രിസ്തുവിൻ്റെ മദ്യസ്ഥതയെ അനാദർശിക്കുന്ന ഒന്നാണെന്ന് അവർ പറയുന്നീല്ല. അങ്ങനെയെങ്കിൽ ശരീരം വിട്ടു ക്രിസ്തുവിനോട് ഏറെ അടുത്തുജീവിക്കുന്ന പരിശുദ്ധമാരോട് ‘തങ്ങൾക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കണമേ’ എന്നു

പറയുന്നതും ക്രിസ്തുവിൻ്റെ മദ്യസ്ഥതയെ അവഗണിക്കുന്നതാകയില്ല.

നമ്മുടെ സഭയിൽ സംഖ്യിച്ചിട്ടുള്ള വൻകാര്യങ്ങളെല്ലാം തന്നെ നമ്മുടെ ബൃഥിശക്തിക്കാണോ ഭരണാവൈവേംകാണോ ആണെന്നു നമുക്ക് അവ കാശപ്പെടാൻ നിവൃത്തിയില്ല. നമ്മുടെ നിലനില്പിനുതന്നെന്നും പരിശുദ്ധമാരുടെ മദ്യസ്ഥത ഇന്ത്യറു സഹായമാണ്. അവർ എല്ലായ്പോഴും നമുക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ശാരീരിക പരാധീനതകൾക്ക് അവർ വശംവരംപ്പും ബലഹറിനരായ നാം കുറെ സമയം അടുപ്പിച്ചു പ്രാർത്ഥിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവരുടെ ആത്മവർഖന പ്രാർത്ഥനയിലാണ്. ആകയാൽ പ്രാർത്ഥിക്കുന്നതിന് അവർക്കുള്ള കഴിവ്, ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവരുടെതിനേക്കാൾ വളരെ മടങ്ങു കൂടുതലാണ്. പരിശുദ്ധ പരുമലതിരുമേനി നമുക്കുവേണ്ടി നടത്തുന്ന മദ്യസ്ഥത നമ്മുടെ കർത്താവിൻ്റെ മദ്യസ്ഥതയോടു സംയോജിപ്പിക്കപ്പെട്ടുകയും അങ്ങനെ നമുക്ക് അനുഗ്രഹത്തിനും വാച്ചിനും ഹേതുവായിത്തീരുകയും ചെയ്യുന്നു.

(മലക്കരസദ മാസിക, 1969, നവംബർ)



8

## മാർ ബഹനാം സഹായക തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് മലകരയിൽ

ഫാ. ജോസി ജേക്കബ്

നാലാം നൂറ്റാണ്ടിൽ പേരശ്ശ്യാ സാമാജ്യത്തിൽ ജീവിച്ചിരുന്ന മാർ ബഹനാം സഹായക തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് കേരളത്തിൽ സ്ഥാപിതമായിരിക്കുന്നത് മലകര ഓർത്തയോക്ക് സൃഷ്ടിയാണി സഭയുടെ കൊച്ചി ഭ്രാസന തതിൽപ്പെട്ട വടയാപ്പിന്ന് മാർ ബഹനാൻ പള്ളിയിൽ മാത്രമാണ്. എറിണാകുളം ജീലുയിൽ മുള്ളുരുത്തി, പിരിവം എന്നി ചരിത്ര പ്രസിദ്ധമായ സമലാങ്ങൾക്കിടയിലുള്ള ഏടക്കാട്ടുവയൽ പഞ്ചായത്തിലാണ് വടയാപ്പിന്ന് മാർ ബഹനാൻ പള്ളി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്. പിരിവം എറിണാകുളം പാതയിലുള്ള പേപ്പതി ജാഗ്രഷനിൽ നിന്ന് ഒന്നര കിലോമീറ്റർ തെക്കോട്ടു സഖവിച്ചാൽ പള്ളിയിലെത്താം. 19 -ാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ മദ്യത്തിലാണ് പ്രസ്തുത ദേവാലയം സ്ഥാപിതമായത്.

എക്കദേശം ഒന്നര നൂറ്റാണ്ട് മുൻപ് പ്രായേണ യാത്രാ സൗകര്യങ്ങൾക്കുറഞ്ഞിരുന്ന കാലത്ത്, വെളിയന്നാട്, ഉരകകം, തിരുമുയുർ പ്രദേശങ്ങളിൽ താമസിച്ചിരുന്ന പിരിവം വലിയപള്ളി ഇടവകാംഗങ്ങൾക്ക് ദീർഘാദ്യം കാട്ടുപാതയിലും സഖവിച്ച്, മുഖ്യാദുപഴയാറു കടന്ന ദേവാലയാരാധനയ്ക്ക് പോവുക ദുഷ്കരമായിരുന്നു. ആ പ്രശ്നം പരിഹരിക്കുന്നതിനായി പിരിവം വലിയ പള്ളിയുടെ ആഭിമുഖ്യത്തിൽ ഒരു ആരാധനാലയം ഏ. ഡി. 1854 ഡിസംബർ 23 (കൊ. വ. 1030 യന്ന് 10) ന് മാർ ബഹനാം സഹായക പെരുന്നാൾ ദിവസം, വടയാപ്പിന്നിൽ മാർ ബഹനാം സഹായക നാമധേയത്തിൽ സ്ഥാപിതമായി. പിരിവം വലിയപള്ളി തിരുവിതാംകൂർ രാജ്യത്തായിരുന്നുവെകിലും മാർ ബഹനാൻ സഹായ പള്ളി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വടയാപ്പിന്ന് കൊച്ചി രാജ്യത്തിന്റെ അതിർത്തിക്കുത്തായിരുന്നു.

ഒരു ചാപ്പലായി സ്ഥാപിതമായ ഈ ദേവാലയത്തിൽ മുകളാൽ നൂറ്റാണ്ടുകാലത്തേതാളം പിരിവം വലിയപള്ളിയിലെ വൈദികൾ വന്ന് വി. കുർബൂനയും

**ഫാ. ജോസി ജേക്കബ്.** കോട്ടയം വടവാതുർ Pontifical Oriental Institute of Religious Studies - തെ യോക്കനിൽ ഗവേഷണ വിദ്യാർത്ഥി. ഇപ്പോൾ വടയാപ്പിന്ന് മാർ ബഹനാൻ ഓർത്തയോക്ക് പള്ളി വികാരി.

മറ്റ് ശുശ്രൂഷകളും നടത്തിയിരുന്നു. 1876 തെ മലകരയെ ഭ്രാസനങ്ങളായി തിരിച്ചപ്പോൾ വടയാപ്പിന്ന് പള്ളിയെ കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിൽ പെടുത്തി എങ്കിലും പിരിവം പള്ളിയുടെ ചാപ്പൽ എന്നനിലയിൽ കണ്ണനാട് ഭ്രാസനത്തിൽ തന്നെ തുടർന്നു.

കണ്ണനാട് ഭ്രാസന മെത്രാപ്പോലീത്തായിലുണ്ട് ഒരുഗണം മാർ തൈമോത്തിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ (പിന്നീട് പ. ബൈസോലിയോന്ന് ഒരുഗണം പ്രമാ കാതോലിക്കാ ബാവ) 1929 -ൽ ചാപ്പൽ ഒരു ഇടവകകയാക്കി ഉയർത്തി. ആ വർഷം തന്നെ അവിടെ ഒരു ശവക്കോട്ട് പണികഴിപ്പിച്ചു. അങ്ങിനെ അത് ഒരു പൂർണ്ണ ഇടവകകയായി മാറി. എങ്കിലും സമീപ വാസികളായ ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭാംഗങ്ങളിൽ ഭൂരിപക്ഷവും പിരിവം വലിയ പള്ളിയിലെ ഇടവകാഗത്തിൽ തുടരുകയാണുണ്ടായത്.

ഈ നൂറ്റാണ്ടിന്റെ പകുതിവരെ വടയാപ്പിന്ന് പള്ളി കണ്ണനാട് ഭ്രാസന തതിലാണ് നിലനിന്നിരുന്നത്. കൊച്ചി ഭ്രാസന മെത്രാപ്പോലീത്തായിലുണ്ട് ഭാഗ്യന്മരണാർഹനായ പാലോന്ന് മാർ സേവേറിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ 1949 -ൽ പ്രസ്തുത ഇടവക കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിൽ ചേർക്കുകയും പരിസരവാസികളായി ഉണ്ടായിരുന്ന പിരിവം വലിയപള്ളി ഇടവകക്കാരെ ഇടവകക്കാരായി ചേർക്കുകയും ചെയ്തു.

ദേവാലയം സ്ഥാപിതമായതിന്റെ ശതാബ്ദി ആശോശങ്ങളുടെ ഭാഗമായി 1954 ഡിസംബർ 23 -ന് പാലോന്ന് മാർ സേവേറിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ പ. ബഹനാം സഹായക തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് വടയാപ്പിന്ന് പള്ളിയിൽ സ്ഥാപിച്ചു. പള്ളിയുടെ വടക്കുവശത്ത് മംസ്പഹായോക്ക് ചേർന്ന മുറിയിൽ പ്രത്യേകം സജജ്ഞകരിക്കപ്പെട്ട പീറ്റതിലാണ് തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് സ്ഥാപിച്ചത്. തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് സ്ഥാപിതമായിരുന്ന പിന്നീ 1991 -ൽ പുതുക്കി, കുടുതൽ മനോഹരമായി പണികഴിപ്പിച്ചു. തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പിടം പുതുക്കിപ്പുണ്ടിയുന്നതിനായി കൊച്ചി ഭ്രാസന മെത്രാപ്പോലീത്താ സവർജ്ജന മാർ അന്നോസിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ സഹായക തിരുശ്രേഷ്ഠിപ്പ് പള്ളിയിലെ പ്രധാന തോന്ത്രാസിലേക്ക് മാറ്റുകയും, പുതുക്കിപ്പുണ്ടി പുർത്തിയായശേഷം ആ വർഷം ഡിസംബർ 23 -ന് ധമാസ്ഥാനത്ത് പുന്നസ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്തു.

ഭാഗ്യന്മരണാർഹനായ പാലോന്ന് മാർ സേവേറിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ എറിണാകുളം ജീലുയിൽ ചെറായി വലിയപള്ളി ഇടവകയിൽ മുള തിരിക്കൽ കുടുംബത്തിൽ ഏ. ഡി. 1910 -ൽ ജനിച്ചു. 1926 -ൽ പാലോന്ന് മാർ അതാനോസിയോന്ന് മെത്രാപ്പോലീത്താ (ആലുവായിലെ വലിയ തിരുമേൻി) യിൽ നിന്ന് ശൈലാശൂപടവും, 1930 -ൽ കശീഗ്രൂപടവും 1934 -ൽ റിനാൻ സ്ഥാനവും സിക്കിച്ചു തിരുമേൻിക്ക് 1946 ഓഗസ്റ്റ് 4 -ന് അന്ത്യാവ്യാ പാത്രിയർക്കാ ആസ്ഥാനത്ത് വച്ച് പ. അപ്രേം ദിതിയൻ പാത്രിയർക്കിൻ

ബാവാ മാർ സേവോറിയോസ് എന്ന നാമധേയത്തോടെ മേല്പട്ടംസമാനം നല്കി. തുകർന്ന് കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിന്റെ മെത്രാപ്പോലീത്തായായി അദ്ദേഹം നിയമിതനായി.

മെത്രാൻസമാന ലബ്യിക്ക് ശ്രേഷ്ഠം നാട്ടിലേക്ക് മടങ്ങുന്നതിന് മുൻപ് മദ്യപൂർവ്വ ഭേദഗതി പ്രധാന തീരീതാടന കേന്ദ്രങ്ങൾ അദ്ദേഹം സംബന്ധിച്ചു. ആ പര്യടനങ്ങൾക്കിടയ്ക്ക് ലഭിച്ചതാണ് വടയാളിന്റെ പള്ളിയിൽ സ്ഥാപിതമായിരിയ്ക്കുന്ന പരിശുഖ ബഹറനാം സഹദായുടെ തിരുഗ്രാമിപ്പ്.

1958 -ൽ സഭയിൽ സമാധാനം ഏകവന്നതിനുശേഷം സമാധാനത്തിന്റെ ആര്ഥമാവിനെ ശരിയായി ഉൾക്കൊണ്ട് സഭയ്ക്ക് യിരുമായ നേതൃത്വം നല്കിയ മഹാനായ ഒരു പിതാവായിരുന്നു പൗലോസ് മാർ സേവോറിയോസ് മെത്രാപ്പോലീത്താ. കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിന്റെ രണ്ടാമത്തെ മെത്രാപ്പോലീത്തായായി നിയമിതനായ അദ്ദേഹമാണ് ആ ഭ്രാസനത്തിന്റെ ബഹുമുഖമായ വളർച്ചയ്ക്ക് സമഗ്രമായ അടിത്തറപാകിയത്. സുദീർഘമല്ലെങ്കിലും സംഭവിച്ചാലുമായ തന്റെ ജീവിതം തന്റെ 52 -ാം വയസ്സിൽ അവസാനിച്ചു. അദ്ദേഹം 1962 മാർച്ച് 17 -ന് കുനാംകുളത്തുവച്ച് കാലം ചെയ്ത് ആർത്താറ്റ് കുനാംകുളം പുത്തൻ പള്ളിയിൽ അന്ത്യവിശ്രമം കൊള്ളുന്നു.

തന്റെ ജീവിതകാലത്തെ ശ്രേഷ്ഠമായ നടപടികളിലും സഭാചരിത്രത്തിലെ തിളിലെ തിളക്കമുള്ള ഒരു നക്ഷത്രമായി അദ്ദേഹം എക്കാലത്തും സ്മരിക്കേണ്ടും എന്നതിന് സംശയമില്ല. വടയാളിന്റെ മാർ ബഹറനാം പള്ളി ഇടവകയ്ക്കുന്ന അദ്ദേഹത്തോടുള്ള ആദരവും കടപ്പാടും വാക്കുകൾക്കെതിരെമാണ്.

വടയാളിന്റെ പള്ളി കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിലെ ഒരിടവകയാക്കിയ അഭിവൃദ്ധി പൗലോസ് മാർ സേവോറിയോസ് മെത്രാപ്പോലീത്തായാൽ ഇടവക വികാരിയായി നിയമിതനായ ബി. തോമസ് തെക്കൻ കത്തനാർ ഏകദേശം അര നൂറ്റാണ്ടുകാലം ഇടവകയ്ക്ക് സമർത്ഥമായി നേതൃത്വം നല്കിയ ശ്രേഷ്ഠം 1999 ഒക്ടോബർ 10 -ാം തീയതി കർത്താവിൽ നിദ്രപ്രാപിച്ചു. ഇടവകയ്ക്കു വേണ്ടി അദ്ദേഹം സഹിച്ച് ത്യാഗങ്ങളും ഇടവകയുടെ പുരോഗമനത്തിനു വേണ്ടി നടത്തിയ പ്രവർത്തനങ്ങളും നന്ദിയോടെ സ്മരിക്കുന്നു. ബി. തോമസ് തെക്കൻ കത്തനാരോടൊപ്പം ഇടവകയ്ക്ക് നേതൃത്വം നല്കിയിട്ടുള്ള നേട്ടാം അവാട്ടിൽ എ. എം. പീറ്റർ കത്തനാരുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളും നന്ദിയോടെ സ്മരിക്കുന്നു.

മലകരയിൽ മറ്റാരിടത്തും ഈ മഹാപരിശുഖങ്ങൾ തിരുഗ്രാമിപ്പ് സ്ഥാപിച്ചിട്ടും. ഇത് ഈ ഇടവകയ്ക്കും നാടിനും മാത്രമല്ല, മലകരയ്ക്കു മുഴുവൻ സങ്കേതസമാനമാണ്. ശ്രദ്ധിക്കുന്ന നമസ്കാരകമത്തിൽ ശനിയാഴ്ച സന്ധ്യാ പ്രാർത്ഥനയിൽ ഇപ്രകാരം പാടുന്നു:

“നഗരത്തിനൊരു കോട്ടക്കണക്കിന്റെയെലിൽ  
സ്ഥാപിച്ചാൻ യൗസ്ഥപ്പീനസ്ഥികൾ മോൾ  
സഹദേശാര നിങ്ങൾതന്നെ അസ്ഥികളാകും  
കോട്ടയിൽ - കാത്തീടണമെ ഞങ്ങളെയും.”

നിതിമാനായ യൗസ്ഥപ്പീന്റെ അസ്ഥികൾ യിസായേലിന് എന്നതു  
പോലെ മഹാപരിശുഖനായ മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ തിരുഗ്രാമിപ്പ്  
ഈ ആ നാടിനും സഭയ്ക്കും മുഴുവനും ദുഷ്ടാന്തമാവിനോടുള്ള പോരാട്ട  
ത്തിൽ കാവലും കോട്ടയുമായി വിളങ്ങുന്നു.

വടയാളിന്റെ മാർ ബഹറനാം പള്ളിയിൽ സ്ഥാപിതമായിരിക്കുന്ന പരിശുഖ സഹദായുടെ തിരുഗ്രാമിപ്പ് പിരാചിനതിരായുള്ള പോരാട്ടത്തിൽ  
വിശ്വാസികൾക്ക് ഒരു അഭയസ്ഥാനമായിതിരട്ട് എന്ന് പ്രാർത്ഥിക്കുകയും  
സഹദായുടെ വിലയേറിയ മദ്യസ്ഥതയിൽ ശരണപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. □



**മാർ ബഹനാൻ ഓർത്തയോക്സ് സുറിയാനി പള്ളി  
വടയാപ്പിന്റെ**

എറണാകുളം ജില്ലയിൽ കണയനുർ താലുക്കിൽ എടക്കാടുവയൽ ഗ്രാമ പഞ്ചായത്തിലാണ് വടയാപ്പിന്റെ മാർ ബഹനാൻ ഓർത്തയോക്സ് സുറിയാനി പള്ളി.

എരണാകുളം - പിറവം റൂട്ടിൽ പേപ്പതി ജംഗഷനിൽ നിന്ന് ഒന്നര കിലോമീറ്റർ തെക്കുകിഴക്കായി ആൺ വടയാപ്പിന്റെ പള്ളി. എല്ലാ വർഷവും ഡിസംബർ മാസം 22, 23 തീയതികളിൽ ബഹനാം സഹദായുടെ ഓർമ്മപ്പെരുന്നാർ സമുച്ചിതമായ രീതിയിൽ ഈ പള്ളിയിൽ കൊണ്ടാടുന്നു.

വിലാസം: മാർ ബഹനാൻ ഓർത്തയോക്സ് സുറിയാനിപള്ളി,  
വടയാപ്പിന്റെ, വെളിയനാട് പി. ഓ.,  
എരണാകുളം - 682 319

**വടയാപ്പിന്റെ**  
**മാർ ബഹനാൻ**  
**ഓർത്തയോക്സ് സുറിയാനിപള്ളിയിൽ**  
**പ. ബഹനാം സഹദായുടെ**  
**തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട**  
**സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്ന**  
**ക്രൈസ്തവി**



9

## തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പെട്ട വികാശനത്തിൽ

ഹാ. ഡോ. എ. ജോൺ പണിക്കർ

സദ ജീവനുള്ളവരുടെ കുട്ടായ്മ സമൂഹമാണ്. ആ സമൂഹത്തിൽ ഈ ഭൂമിയിൽ ജീവനോടിരിക്കുന്നവരും വാങ്ങിപ്പോയവരും ഉൾപ്പെടുന്നു. ജീവനുള്ളവരും വാങ്ങിപ്പോയവരും പിതാവാം ദൈവത്തിൻ്റെ സ്വന്നേഹത്തിൻ്റെ പ്രേക്ഷിത്തിൽ ഒന്നായി നിലകൊള്ളുന്നു. ജീവനോടിരുന്നാലും മരിച്ചാലും സഭാംഗങ്ങൾ എന്ന നിലയിൽ ഒരു കുടുംബമായി നിന്ന് അനേക്കുന്നും ഭാരണ ഔദ്യോഗിക്കുന്ന ചുമതലയാണ് നമുക്കുള്ളത്. പരിശുദ്ധ ത്രിത്രത്തിൻ്റെ പ്രതിബിംബവും യേശുകീസ്തുവിൻ്റെ ശരീരവും പരിശുദ്ധാത്മാവിൻ്റെ മദ്ദിരുമായ സഭയിൽ എല്ലാ അംഗങ്ങളും ജീവനുള്ള കല്പുകളായി സ്ഥിതി ചെയ്യുകയും പണിയപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. ഏകവും വിശുദ്ധവും കാത്രോഡികവും അപോസ്തോലികവുമായ സദ വിശുദ്ധവരുടെ സമൂഹമാണ്. സഭയ്ക്ക് നൽകിയിരിക്കുന്ന ഈ നിർവ്വചനങ്ങൾ വിശുദ്ധരുടെ മദ്ദിരുമായ സഭയിൽ പ്രത്യേകമായ സ്ഥാനം നൽകുന്നു.

പരിശുദ്ധ ത്രിത്രം ആദിമുതൽ അവസാനം വരെയുള്ള എല്ലാവരെയും തന്നിൽ ബന്ധിപ്പിക്കുന്നു. ഓരോ തലമുറയിലുള്ള വിശുദ്ധർ തങ്ങൾക്കു മുന്നാലെ കടന്നുപോയവരുമായി പ്രകാശത്താൽ യോജിക്കുന്നു. ഇതാരു സൃഷ്ടി ചങ്ങലയാണ്, ഈ ചങ്ങലയിൽ ഓരോ വിശുദ്ധനും (വിശുദ്ധയും) പ്രത്യേകമായ കല്പിയാണ്, ഓരോ കല്പിയും അടുത്ത കല്പിയുമായി വിശാസത്തിലും പ്രവർത്തിയിലും ദൈവസ്വന്നേഹത്തിലും എക്കുപ്പെടുന്നു. അങ്ങനെ ഏക ദൈവത്തിൽ ഒരിക്കലും വേർപ്പെടുത്താൻ കഴിയാത്ത വലിയ സർബ്ബ ചങ്ങലയായി വിശുദ്ധരുടെ സമൂഹം രൂപപ്പെടുന്നു.

ഈ ചങ്ങല പരസ്പര സ്വന്നേഹത്തിൻ്റെയും പ്രാർത്ഥനയുടെയും ചങ്ങലയാണ്. ഈ ചങ്ങലയിൽ നിന്ന് ഒരു കാരണവശാലും വേർപ്പെടുത്താൻ

ഹാ. ഡോ. ജോൺ പണിക്കർ: പാരസ്പര പിതാക്കമാരെപ്പറ്റിയുള്ള പരംത്തിന് റോമിലെ പൊതിഫിക്കൽ ഓറിയന്റൽ ഇൻസ്റ്റിറ്റ്�ൂട്ടിൽ നിന്നും യോക്കുന്നു (1995). ഇപ്പോൾ കോട്ടും ഓർത്തഡോക്സ് വൈറിക് സെമിനാർ അഭ്യാപകൾ.

കഴിയാത്ത വിധത്തിൽ ഈ ഭൂമിയിൽ ജീവിക്കുന്ന സദ മകൾ വിശുദ്ധരായി വിളിക്കപ്പെട്ടുകൊണ്ട് പ്രേക്ഷപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

വി. വേദപുസ്തകം സാക്ഷ്യപ്പെടുത്തുന്നതുപോലെ ഒരുവനുവേണ്ടി മരാരാവുവൻ പ്രാർത്ഥിക്കുന്ന അവസ്ഥയാണ് മദ്ദസ്ഥ പ്രാർത്ഥന (യാക്കാ. 5:16; 2 തെസ്സ. 3:1; എബ്ര. 13:8; എഹേ. 6:18-19). അതുകൊണ്ട് മദ്ദസ്ഥ പ്രാർത്ഥന തെറ്റാണെന്ന് ആര്ക്കും വാദിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയില്ല. മറ്റുള്ള വർക്കു വേണ്ടിയുള്ള മനുഷ്യരെ പ്രാർത്ഥന - അതു വാദിപ്പോയവരും യാലും ജീവനോടിരിക്കുന്നവരായാലും - മനുഷ്യർ തമിലുള്ള പകിട്ടു ദൈവിക സ്വന്നേഹത്തിൻ്റെ നിദർശനമാണ്.

### കർത്താവെന്ന ഏക മദ്ദസ്ഥൻ

കർത്താവായ യേശുക്രിസ്തു ഏക മദ്ദസ്ഥമാണെന്നും (1 തിമോത്തി. 2:5-6; 1 യോഹ. 2:1-2) ആകയാൽ വി. കന്യകമരിയാമിനോടും വിശുദ്ധരേ കുമുള്ള സംസർഗ്ഗം വേദവിപരിത്ഥമാണെന്നും പരിപ്പിക്കുന്ന ചില സംഘടനകളും തത്പരിക്കും നമ്മുടെ ചുറ്റുപാടും ഉണ്ട്. ഈ പരിപ്പിക്കലിനെതിരെ ശക്തമായി മുന്നോട്ടു പോകേണ്ടത് സത്യവിശ്വാസികളുടെ കടമയാണ്.

യാമാർത്ഥത്തിൽ കർത്താവിൻ്റെ മദ്ദസ്ഥതയും വിശുദ്ധരുടെ മദ്ദസ്ഥതയും തമിൽ കാതലായ വ്യത്യാസമാണുള്ളത്. കർത്താവിൻ്റെ മദ്ദസ്ഥതയും വിശുദ്ധരുടെ മദ്ദസ്ഥതയും തമിൽ തുല്യത കല്പിക്കുന്ന സംഘടനകളുടെ ചിന്തയാണ് വേദവിപരിതം. കർത്താവിൻ്റെ മദ്ദസ്ഥത പാപപരിഹാരത്തിൻ്റെ മദ്ദസ്ഥതയാകുന്നു. പാപപരിഹാരം നൽകുന്നവനായി രിക്കേ നമുക്കു വേണ്ടിയും നമ്മുടെ കടങ്ങളുടെ പരിഹാരത്തിനു വേണ്ടിയും അവൻ തന്നെ മദ്ദസ്ഥമാകുന്നു. യൈശ്വരാ. 53:6 തു പരിയുന്നതുപോലെ നമ്മുടെ ആകുത്യങ്ങളെല്ലാം അവൻറെ മേൽ ചുമതലി അങ്ങനെ മനുഷ്യനും ദൈവത്തിനും ഇടയിലുള്ള ഏക മദ്ദസ്ഥമായി കർത്താവ് നിൽക്കുന്നു. യോഹന്നാർ ശ്രീഹായും വചനത്തിൻ്റെ അർത്ഥവും ഇതുതന്നെന്നാണ്. “ഒരുവൻ പാപം ചെയ്തു എങ്കിലോ, നീതിമാനായ യേശുക്രിസ്തു എന്ന കാര്യസ്ഥൻ നമുക്ക് പിതാവിൻ്റെ അടുക്കൽ ഉണ്ട്. അവൻ നമ്മുടെ പ്രായശ്രിത്തം ആകുന്നു” (1 യോഹ. 2:12). ഈവിടെ പാപപരിഹാരപ്രാദമായ മദ്ദസ്ഥതയുടെ അർത്ഥം വളരെ വ്യക്തമാണ്. ഈതു പാപിക്കു വേണ്ടിയുള്ള മദ്ദസ്ഥതയാണ്. യേശുക്രിസ്തു മാത്രമാണ് പാപപരിഹാരം നൽകിയ നീതിമാന്. എല്ലാ മനുഷ്യരുടെയും നിത്യമായ രക്ഷയ്ക്കു വേണ്ടി ദൈവമായിരുന്നിട്ടും മനുഷ്യത്വം സികിക്കിയ്ക്കു കാൽവായിൽ ജീവൻ സ്വലിൽപ്പീം യേശുക്രിസ്തു എല്ലാവരെയും പിതാവാം ദൈവവുമായി രമ്പപ്പെടുത്തി. എല്ലാവരും നിത്യമാനം അനുഭവിക്കണം എന്നത് ദൈവം ആഗ്രഹിക്കുന്ന ഒരു പരമസത്യമാണ്. അതിൻ്റെ തെളിവായിട്ടാണ് സപ്പുത്രത്വം പീഡനാനും

വത്തിനും കുറിശുമരണത്തിനുമായി താൻ ഏല്പിച്ചുകൊടുത്തത്.

വെള്ളിയും പൊന്നും കൊണ്ടുള്ള; സ്വന്ത പുത്രരെ രക്തം കൊണ്ടാണ് ദൈവം എല്ലാ മനുഷ്യർക്കും രക്ഷ സാധ്യമാക്കിയത് (1 പഡ്രോ. 1:19). ആക യാൽ ഏത് ക്രൂപാഹിക്കു വേണ്ടിയും കുടിലഹ്രാത്യനുവേണ്ടിയും യേശു ക്രിസ്തുവിൽ നാം നിർവ്വഹിക്കുന്ന മദ്യസ്നാ പ്രാർത്ഥന ദൈവത്തിനു പ്രീതി ജനകവും ധലദായകവുമാണ് (യോഹ. 16:23). അവനവൻ ജീവനോടിൽ ക്കുന്നോൾ ചെയ്തത് നല്ലതായാലും തീയതായാലും അതതിനു തക്ക പ്രതി ധലം ലഭിക്കും (2 കോരി. 5:10) എന്നുള്ളത് ദൈവനീതിയുടെ വ്യാപ്തി കാണിക്കുന്നു എങ്കിലും ലോകത്തിനുവേണ്ടി ജീവൻ വച്ച ഏക മദ്യസ്നാ നായ യേശുക്രിസ്തുവിൽ ദർശിക്കുന്ന അതുല്യസ്നേഹം എല്ലാവർക്കും വേണ്ടി പ്രാർത്ഥിക്കുവാൻ നമ്മെ നിരന്തരമായി സഹായിക്കുന്നു. ഇതാണ് കർത്താവ് മദ്യസ്നാൻ ഏന വാക്കിന്റെ അർത്ഥം. ഈത് അനേകാനും ധ്രാർത്ഥി ക്കുന്ന വിശുദ്ധരുടെ ഇടയിലുള്ള മദ്യസ്നാ പ്രാർത്ഥനയിൽ നിന്ന് വളരെ വിശ്വനവും ഒരു കാരണവശാലും കുടിക്കുക്കുവാൻ പാടില്ലോത്തത്തുമാകുന്നു.

### **വിശുദ്ധർക്ക് ദൈവവ്യമായുള്ള പ്രത്യേക അടുപ്പം**

വിശുദ്ധർക്ക് ദൈവത്തോട് പ്രത്യേക അടുപ്പം ഉണ്ട്. ചില സമയങ്ങളിൽ അവരുടെ മദ്യസ്നാത കൂടാതെ തന്നെ അവരുടെ പേരിൽ മറ്റുള്ളവർക്കു ദൈവം കൂപ നൽകുന്നു എന്നത് വേദപുസ്തക യാമാർത്ഥ്യമാണ്. ഉദാഹരണമായി, ശലോമോൻ പാപം ചെയ്തപ്പോൾ തന്റെ രാജത്വം തന്നിൽ നിന്നു പറിച്ചു തന്റെ ഭൂത്യനു കൊടുക്കുവാൻ ദൈവം തീരുമാനിച്ചു. എന്നിരുന്നാലും ദൈവം പറഞ്ഞു: “എങ്കിലും നിന്റെ അപൂനായ ദാവീദിന്റെ നിമിത്തം ഞാൻ നിന്റെ ജീവകാലത്ത് അത് ചെയ്യുകയില്ല. എന്നാൽ നിന്റെ മകൻറെ കയ്യിൽ നിന്ന് അതിനെ പറിച്ചുകളയുമെങ്കിലും രാജത്വം മുഴുവനും പറിച്ചുകളയാതെ എന്റെ ഭാസനായ ദാവീദിന്റെ നിമിത്തവും ഞാൻ തിരഞ്ഞെടുത്ത ദേരുശ ലേമിൽ നിമിത്തവും ഒരു ശേഖരത്തെ ഞാൻ നിന്റെ മകനു കൊടുക്കും” (1 രാജം. 11:12-13). 1 രാജാക്കണ്ണാർ 11-ാം അദ്ദേഹത്തിൽ മറ്റു മുന്നു ഭാഗത്തും (31, 32, 34 വാക്കുങ്ങൾ) ഇതു തന്നെ ദാവീദിനെക്കുറിച്ച് പ്രതിപാദിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് സക്ഷിർത്തനക്കാരൻ “നിന്റെ ഭാസനായ ദാവീദിന്റെ നിമിത്തം നിന്റെ അഭിഷ്ഠിക്കത് മുഖം തിരിപ്പിച്ചുകളയരുതെ” എന്നു പ്രാർത്ഥിക്കുന്നത് (സക്കി. 132:10).

ദാവീദിനു ദൈവത്തോടും ദൈവത്തിനു ദാവീദിനോടും ഇത്തമാത്രം സ്വന്നേഹപരമായ അടുപ്പം ഉണ്ടെങ്കിൽ വി. കന്യുകമരിയാം, മാലാവമാർ, സ്ക്രീകളിൽ നിന്നു ജനിച്ചവരിൽ വലിയവനായ യോഹന്നാൻ സ്കൗപകൾ തുടങ്ങിയ വിശുദ്ധരോടും ദൈവത്തിനുള്ള അടുപ്പം എത്രമാത്രമായിരിക്കും എന്നത് ചിന്തിക്കേണ്ട വാസ്തവത്താണ്.

വിശുദ്ധരുടെ മദ്യസ്നാത സർഗ്ഗവാസികളുടെയും ഭൂവാസികളുടെയും സംസർഗ്ഗത്തിനുള്ള വലിയതും ബലമേറിയതുമായ ഒരു പാലമാണ്. സർഗ്ഗം ഭൂവാസികൾക്ക് അറിയുവാൻ പാടില്ലാത്തതോ ദേപ്പുടുത്തുന്നതോ ആയ ഒരു സ്ഥലമല്ല. വാങ്ങിപ്പോയ വിശുദ്ധരുടെ സ്വന്നേഹം അനുഭവിക്കുവാനും നിത്യസന്നാഹം പകിടുവാനുമുള്ള സ്ഥലമാണ്. അത് രൂപാന്തരത്തിന്റെ സ്ഥലമാണ്. മറ്റുപ മലയിൽ മോശയും ഏലിയായും കർത്താവിശ്വാസി മുന്പാകെ പ്രത്യക്ഷരാകുന്നു. മോൾ കർത്താവിനു പതിനാലു നൂറ്റാണ്ടു മുമ്പു മരിച്ച ആളും ഏലിയാ സർഗ്ഗത്തിലേക്ക് എടുക്കപ്പെട്ട ആളുമാണ്. അവരുടെ സജീവിവാസമും പറുവിസായുടെ അവസ്ഥയാണ്. അബ്വഹാമി ന്റെയും ഇസ്മാക്കിണ്റെയും യാക്കോബിണ്റെയും മടിയിലായിരിക്കുന്ന വിശുദ്ധ സമുഹം ജീവനുള്ള ദൈവമായ കർത്താവിനോടു കൂടി പറുവിസായിൽ ആനന്ദക്കുന്ന അനുഭവം നമ്മുടെ വിശുദ്ധരോടുള്ള മദ്യസ്നാതയ്ക്കു ശക്തി കൂടുന്നു.

### **വിശുദ്ധരോടുള്ള മദ്യസ്നാത ദൈവവാരാധനയ്ക്കു തുല്യം**

ആരാധന (adoration/worship) ദൈവത്തിനു മാത്രമല്ലാതെ മറ്റാർക്കും നാം നൽകുകയില്ല. സർവ്വ ചരാചര സൃഷ്ടാവും ആദിയും അതവുമില്ലാത്ത കാരാബ്യവാനും സ്വന്നേഹവുമായ ത്രീയേക ദൈവത്തെ മാത്രമേ ഓർത്ത യോക്സ് സഭ വിശാസികൾ ആരാധിക്കുകയുള്ളൂ. സഭ ദിനംപ്രതി ആവർത്തിച്ചു പറയുന്ന വിശാസപ്രവൃപ്പാപനത്തിൽ ഇന്ന് പരമസത്യം ആവിഷ്കൃതമായിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ ഏക ദൈവമായ വി. ത്രിത്വത്തെയല്ലാതെ മറ്റാരെയെങ്കിലും ഓർത്തയോക്സ് വിശാസികൾ ആരാധിക്കുന്നു എന്ന് ആശങ്ക ആർക്കും ഉണ്ടാകുവാൻ പാടില്ല. ഏക ദൈവവാരാധന സഭയുടെ പ്രാഥമ പ്രമാണമാണ്. ആ പ്രമാണത്തിന്റെ അനുസരണത്തിൽ സഭാക്കൾ മറ്റുലാവരക്കാർ ജാഗരുഗരായിരിക്കണം.

മനുഷ്യാവതാരം ചെയ്ത കർത്താവിശ്വാസി അമ്മയായ വി. മരിയാമിനോടും വിശുദ്ധരാരോടുമുള്ള വിദഗ്ദ്ധ (veneration) ഏക ദൈവവാരാധനയ്ക്കു വിരുദ്ധമായ ഒരു കാര്യമായി മാറുവാൻ പാടില്ല. സഭാമകളൊരു ഒരാളുപോലും വിശുദ്ധരെ ദേവമാരോ ദേവിമാരോ ആയി കാണുന്നില്ല. നിരക്ഷക്കുക്കൾ യായ ഒരു വ്യാഖ്യയോ വ്യാഖ്യനോ പോലും ഇന്ന് കാര്യത്തിൽ ശ്രദ്ധാലൂകളോ യിൽക്കണ്ണമെന്നത് സഭ ജീവിതത്തിലേക്ക് അടിസ്ഥാന പ്രമാണമാണ്. ആക യാൽ വാങ്ങിപ്പോയ വിശുദ്ധരും ശുഭിമതികളും സഭാംഗങ്ങളാകയാൽ നാം അവർക്കുവേണ്ടിയും അവർ നമുക്കുവേണ്ടിയും ദൈവ സന്നിധിയിൽ നടത്തുന്ന മദ്യസ്നാപ പ്രാർത്ഥനകളും യുപ പ്രാർത്ഥനകളും നമുക്കും അവർക്കും അനുഗ്രഹങ്ങൾക്കു കാരണമായിരിക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്.

### വിശുദ്ധമാരുടെ ഐക്കൺകൾ (വിശുദ്ധ ചിത്രങ്ങൾ)

വിശുദ്ധരോടുള്ള ബഹറനാം പ്രകടമാക്കുന്ന ഒരു പ്രധാന ഉപാധി അവരുടെ ഐക്കൺകൾ രൂപപ്രസ്തുതത്തിൽ ആദരിക്കുക എന്നുള്ളതാണ്. ഓർത്തേ യോക്സ് സഭാമകൾ പ്രളികളിൽ മാത്രമല്ല, തങ്ങളുടെ ജീവിതവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട എല്ലായിടങ്ങളിലും ഐക്കൺകൾ പ്രതിഷ്ഠിച്ചു വിശുദ്ധരോടുള്ള സംസർഗ്ഗം നിലനിർത്താറുണ്ട്. ഇങ്ങനെയുള്ള ഐക്കൺകൾക്കുടെ സാനിഖ്യം കൊണ്ട് സഭയിൽ ജീവനോടിരിക്കുന്നവരും വാങ്ങിപ്പോയവരും തമിലുള്ള ന്റേനപരമായ ഐക്കുഖ്യങ്ങാം സ്ഥാപിതമാക്കുന്നു. ഐക്കൺകൾ തുപപ്പട്ടുത്തുന്നതു വഴി ഓർത്തേയോക്സുകാർ വിശുദ്ധരെ, പഴയകാലത്തു ജീവിച്ച ചില ഐതിഹാസിക മനുഷ്യർ എന്നതിനേക്കാൾ ഉപരി തങ്ങളുടെ സമകാലീനരും വ്യക്തിപരമായി ന്റേനപിതരരും ആക്കിത്തീർക്കുന്നു.

നമ്മുടെ ആരാധന സമ്പദങ്ങളിൽ വിശുദ്ധരുടെ ഐക്കൺകൾക്കും ചിത്രങ്ങളും ആരാധനാമുറകളായി ഉപയോഗിക്കാറുണ്ട്. ഇവിടെ, നമ്മുടെ മുസ്വാകെ ചച്ചിരിക്കുന്ന ചില വാർത്തകളെയോ പദാർത്ഥങ്ങളെയോ കാണുകയല്ല, പിന്നെയോ, അവയിലൂടെ വെളിപ്പെടുന്ന സർവ്വവ്യാപിയും സർവ്വശക്തനുമായ ദൈവത്തിലെ മഹത്വത്തെയും ആദ്രമാദിത്വത്തെയും ഒൻപിക്കുന്നത്. വിശുദ്ധരുടെ ഐക്കൺകൾക്കുള്ളൂമൊക്കെ ചിത്രങ്ങളുമൊക്കെ ആരാധന സമ്പദത്ത് സുക്ഷിക്കുന്നോൾ വിശാസികൾക്ക് അവ അദ്ദേഹമായ സർഗ്ഗിയ ലോകത്തിലേക്കുള്ള ദൃശ്യജാലകങ്ങളായി മാറ്റപ്പെടുന്നു. ദൃശ്യലോകത്തിലെ വിശുദ്ധരും അദ്ദേഹത്തിലെ വിശുദ്ധരും കൂടിച്ചേർന്ന് ദൈവത്തെ നിത്യമായും സത്യമായും ആരാധനക്കുന്നാണെങ്കും ആത്മീയാനന്ദമാണ് നമ്മുടെ ജീവിതലക്ഷ്യം. അതിന് വിശുദ്ധരുടെ ഐക്കൺകൾക്കും വിശുദ്ധ ചിത്രങ്ങളും നമ്മുടെ നമ്മുടെ സഹായിക്കുന്നു.

മനുഷ്യരെ ബുദ്ധിവികാസങ്ങൾക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ദൈവിക ഹസ്തങ്ങളെ അനുഭവമാക്കുവാൻ ചില ബഹാദീക പ്രതിഭാസങ്ങൾ കൊണ്ടു മാറ്റുന്ന സാഖ്യമാകുകയില്ല. സാമുഹ്യ ജീവിതായ മനുഷ്യർ ദൃശ്യപരമായ കാര്യങ്ങളിൽ കൂടുതൽ ശ്രദ്ധ പതിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ ദൃശ്യവസ്തുകൾ മനുഷ്യരെ ശ്രദ്ധ പിടിച്ചുപറ്റുന്നതിനും അവനെ അവയുടെ അന്തരാത്മാവിൽ സംബന്ധിപ്പിക്കുന്നതിനും സഹായിക്കുന്നു. ദൈവത്തെക്കുറിച്ചുള്ള ഏറ്റവും വലിയ അറിവ് നമുക്ക് ലഭിച്ചിരിക്കുന്നത് നമ്മുടെ മുൻപാകെ നിൽക്കുന്ന മനുഷ്യാവതാരം ചെയ്ത ക്രിസ്തുവിൽ കൂടിയാണല്ലോ! അതായത് മനുഷ്യനായിരിക്കുന്ന ക്രിസ്തുവിലും ദൈവത്തെ ദർശിക്കുന്നത്. ആകയാൽ ദൈവിക സാനിഖ്യം അനുഭവിക്കുവാൻ ഉതകുന്ന പ്രധാന മാഖ്യമായ ചിത്രകലകളും (ഐക്കൺകൾ) ചിത്രങ്ങളും വി. വേദപുസ്തകാടിനിന്നും ചെയ്തതായി രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു.

യുപാർപ്പണവും വിശുദ്ധരുടെ മഖ്യസ്ഥതയും തമിലും അദ്ദേഹമായ ബന്ധമുണ്ട്. വെളിപാട് പുസ്തകത്തിൽ യോഹനനാൻ ഫീഹാ ഇപ്രകാരം പറയുന്നു: “(മരുംരു) ദുർജ ഒരു സർബ്ബ യുപകലശവുമായി വന്ന താഴ പീഠത്തിനിടക്ക നിന്നു. സിംഹാസനത്തിൽ മുന്നിലുള്ള സർബ്ബ പീഠത്തി മേൽ സകല വിശുദ്ധരുടെയും പ്രാർത്ഥനയോടു ചേർക്കേണ്ടതിന് വളരെ യുപവർഗ്ഗം അവനു കൊടുത്തു” (വെളി. 8:3). യുപവർഗ്ഗത്തിന്റെ പുക സൗരഭ്യവാസനയായി വിശുദ്ധമാരുടെ പ്രാർത്ഥനയോടുകൂടി ദുർജൻ കയ്യിൽ നിന്നു ദൈവസന്നിധിയിലേക്ക് ഉയരുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഇതു തന്നെയാണ് ആരാധനയിൽ യുപാർപ്പണ സമയത്തു സംഭവിക്കുന്നതും പുർണ്ണികരുടെ കബവുകളിൽ യുപം അർപ്പിക്കുന്നേം അനുഭവവേദ്യമാക്കുന്നതും. വിശാസികളുടെയും വാങ്ങിപ്പോയ വിശുദ്ധരുടെയും പ്രാർത്ഥന ഒരു മിച്ചുകൊണ്ട് സൗരഭ്യവാസനയായി യുപാർപ്പണത്തിലും ദൈവത്തികളും കൂടുതുന്നത് മഹനീയമാണ്.

### വിശുദ്ധരും തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകളും

വിശുദ്ധരുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾക്ക് സഭയിൽ പ്രത്യേകമായ സ്ഥാനമുണ്ട്. പ. മാർത്തേതാമാ ഫീഹാ, മാർ കുറിയാക്കോസ് സഹദാ, മാർ ബഹറനാം സഹദാ, പ. പരുമല തിരുമേനി തുടങ്ങി പല വിശുദ്ധമാരുടെയും തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ മലകരസഭയിലെ വിവിധ പ്രളികളിലെയി പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ജീവനോടെ ഭൂതിയിൽ താമസിച്ചപ്പോൾ തങ്ങളുടെ പ്രാർത്ഥനകൾ, പതിപ്പിക്കൽ എന്നിവ മുലവും; മരണശൈഷം ദോഖനയ്ക്കുന്നതോടുചേർത്ത് അടക്ക പ്പെട്ടിക്കുന്ന തങ്ങളുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ വഴിയും അതഭൂതങ്ങൾ പ്രവർത്തിക്കുവാൻ ദൈവക്കുപുരുഷം വിശുദ്ധമാകുന്നു എന്നത് ഒരു ധാർമാർത്ഥമാണ്. വിശുദ്ധമാരുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകളുടെ ദൈവത്തിന്റെ അനുഗ്രഹങ്ങളും സാധ്യമാകുന്നു എന്നത് ദൈവത്തിന്റെ അനുഗ്രഹങ്ങളും സംഖ്യപ്രാപ്തിയും ലഭിക്കുന്നത് വേദപുസ്തക സാക്ഷ്യമാണ്. ഏലീശാ മരിച്ചു. യിസ്രായേൽ അവനെ അടക്കം ചെയ്തു. അടുത്ത വർഷം മോഖാബുരുദു പടക്കുങ്ങൾ ദേശത്തെ ആക്രമിച്ചു. ചിലർ ഒരു മനുഷ്യനെ അടക്കം ചെയ്യുന്നോൾ പടക്കുട്ടത്തെ കണ്ണിട്ട് അയാളെ ഏലീശായുടെ ക്ലൂഡിൽ തിരുമുഖം ആവാൻ അതിൽ വിന്ന് ഏലീശായുടെ അസ്ഥി കളെ തൊട്ടപ്പോൾ ജീവിച്ചു കാലുന്ന ഏഴുന്നേറ്റു (2 റജാ. 13:20). പ്രാർത്ഥന കൂടാതെ തന്നെ വിശുദ്ധരെ അസ്ഥിമുലം ദൈവം അതഭൂതം പ്രവർത്തിക്കുന്ന സംഖ്യമാണിൽ.

വിശുദ്ധരുടെ തിരുശ്രേഷ്ഠപ്പുകൾ സുക്ഷിക്കുന്നതിന് വേദപുസ്തകാടി സ്ഥാനം ഉണ്ട്. യിസ്രായേൽ മകൾ മിസ്രയിൽ വിട്ട പുരിപ്പെട്ടപ്പോൾ തങ്ങളുടെ പുർണ്ണികരുടെ ധാക്കാബിഞ്ചുയും യാസോമിഞ്ചുയും അസ്ഥികൾ കൂടി തങ്ങളുടാടോപം കൊണ്ടുവന്ന് ശേഖേമിൽ പ്രത്യേകം ഒരുക്കിയ സ്ഥലത്ത് അടക്കം ചെയ്തതായി രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു (യോശുവാ 24:32; അപ്പോൾ).

(പ്രവൃത്തി 7:15). ആദാം മുതൽ നോഹ വരെയുള്ള പിതാക്കമൊരുടെ തിരു ശേഷിപ്പുകൾ തങ്ങളുടെ പിന്നാലെ വരുന്ന തലമുറകൾക്ക് കൈമാറുവാൻ വേണ്ടി നോഹയുടെ കാലത്തുണ്ടായ വെള്ളപ്പോക്കെ സമയത്ത് എടുത്തു പെട്ടക്കത്തിൽ സുക്ഷിച്ചിരുന്നതായ ഒരു പാരമ്പര്യവും പാരസ്യത്തു ദേശങ്ങളിൽ നിലനിൽക്കുന്നുണ്ട്.

ഒക്കെന്തവസ്തു വിശുദ്ധരുടെ തിരുശേഷിപ്പുകൾ സുക്ഷിക്കുന്നതിനു കാരണം, ദൈവം അവയെ തെന്തേ കൃപയുടെ പ്രതീകങ്ങൾ ആക്കി തീർക്കുന്നതാണ്. ഏലിയാ പ്രവാചകൻ സർഗ്ഗാരോഹണം ചെയ്തപ്പോൾ ഏലിയാ ശായകൾ നല്കിയ പുതപ്പ് ദൈവികശക്തി പ്രകടിപ്പിച്ചതായി 2 രാജാക്കമൊർ 2:13-14 ത്രം നാം വായിക്കുന്നു.

അപ്പോൾ. പ്രവൃത്തികൾ 19:12 ത്രം പ. പാലാസ് ഗ്രീക്കാധിക്യത്തിൽ മെയ്മേൽ നിന്ന് റൂമാലും ഉത്തരീയവും എടുത്ത് രോഗികളുടെ മേൽ കൊണ്ടുവന്നിട്ടു കയ്യും വ്യാധികൾ അവരെ വിട്ടുമാറുകയ്യും ദുരാത്മാകൾ അവരിൽ നിന്നു പുറപ്പെടുകയ്യും ചെയ്തതായി വിവരിക്കുന്നു.

വിശുദ്ധരുടെ വിശുദ്ധി ദൃശ്യമാകുന്നതിനുള്ള പ്രധാന അടയാളം അവരുടെ രക്തം വീണ സ്ഥലത്തു നിന്നും അവരുടെ അസ്ഥികൾ അടക്കപ്പെട്ട സ്ഥലത്തു നിന്നും അവരുടെ നാമം വിളിക്കപ്പെടുന്ന സ്ഥലത്തു നിന്നു മൊക്കെ ദൈവിക അനുഗ്രഹങ്ങൾ വർഷിക്കുന്നതാണ്. അതുകൊണ്ട് തങ്ങളുടെ ആത്മാകൾ പറുഞ്ഞിസാധിലായിരിക്കുന്ന വിശുദ്ധരെ നാം ആദരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവരുടെ ആത്മാകൾ കൂടികൊണ്ട്, കഷ്ടതയ്യും പ്രധാനവും ഒക്കെ അനുഭവിച്ചു, ശരീരത്തെയും നാം ആദരിക്കണം. അന്ത്യദിവസത്തിൽ കർത്താവ് വിശുദ്ധരുടെ ശരീരങ്ങൾക്ക് നൽകുവാൻ പോകുന്ന മഹത്യ പുർണ്ണത മുന്നിൽ കണ്ണുകൊണ്ട് അവരുടെ തിരുശേഷിപ്പുകൾ നാം ആദരിക്കുന്നു എന്നു കരുതിയാൽ മതിയാക്കും. ആകയാൽ വിശുദ്ധരുടെ തിരുശേഷിപ്പുകൾക്ക് വേദപുസ്തകാടിസ്ഥാനത്തിൽ ആദരവും ബഹുമാനവും നൽകി അവയിലും ലഭിക്കുന്ന ദൈവികാനുഗ്രഹങ്ങൾ പ്രാപ്യമാക്കുവാൻ വിശ്വാസികൾ ഒരുണ്ടാണാം. അതോടൊപ്പം തന്നെ ചില സഭകളിലോക്കെ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതുപോലെ തിരുശേഷിപ്പു വന്ന മൂലം ദുർബിനിയോഗമോ ദുഷ്ടനാഭാക്കാതിരിക്കുവാൻ ഓർത്തയോക്ക് സഭാ മകൾക്കു കഴിയണം.



“സഹദേമാരെ മുന്തിതിൽ - കുലയെന്നവിധം  
ന്യായാധിപരിട്ടു പിശിത്തു - രൂഡിരം ധരയിലോഭുക്കിയപോ  
ബലിയായോരെ - മുടിയണിയിച്ചിപ്പിപ്പാർ ദൈവം  
ഹാലോ..... വിശുദ്ധരാക്കി”

(ശഹീം നമസ്കാരം, തിക്താഴ്ച സന്ധ്യ)



മാർ ബഹനാം സഹദായെ

മാലാവമാർ സ്വർഗ്ഗീയ കിരീടം അണിയിക്കുന്നു.  
(ഒരു പേരഷ്യൻ ഐക്കൺ)

10

## മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാളും പള്ളികളും

വർഗ്ഗീസ് ജോൺ, തോട്ടപുഴ

സുറിയാൻ കണക്കിന് ധനു (കോനുൻ്റക്കി) 10 -ാം തീയതിയാണ് മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെയും പുണ്യവതിയായ സാറായുടെയും അവരുടെ കൂടെ രക്തസാക്ഷികളായ ദ്രോഷ്ഠന്മാരുടെയും ഓർമ്മപ്പെരുന്നാൾ ആചരിച്ചുവന്നിരുന്നത്. നമ്മുടെ സഭ 1953 ത് ശ്രിഗ്രേഗാറിയൻ കലണ്ടർ സ്വീകരിച്ച തോടെ തീയതി ഡിസംബർ 10 -ലേക്കു മാറ്റി. പക്ഷേ ഇപ്പോഴും പഴയ കണക്കിൽ പെരുന്നാൾ ആരോളാഷിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണ് ചില സ്ഥലങ്ങളിൽ പെരുന്നാൾ ഡിസംബർ 23 -നാകുന്നത് (സുറിയാൻ കണക്കും ശ്രിഗ്രേഗാറിയൻ കലണ്ടറും തമിൽ ഇംഗ്ലീഷിൽ 13 ദിവസമാണ് വ്യത്യാസം). മലക്കര ഓർത്തേഡോക്സ് സുറിയാൻ സഭ കുടാതെ മലബാർ സ്വത്രതെ സുറിയാൻ സഭയും (തൊഴിയുർ) പാരസ്ത്യ കൽഭായ സുറിയാൻ സഭയും (തൃശ്ശൂർ) ബഹറനാം സഹദായെ വിശ്വാസനായി കരുതുകയും പെരുന്നാൾ ആചരിക്കുകയും ചെയ്തുന്നുണ്ട്.

നിരഞ്ഞ ശ്രമവർത്തിയിലെ പെരുന്നാൾ കണക്കിലും 1734 ലെ തുന്മൻ പദ്ധതിയിലും 18 -ാം ശതകത്തിൽ തന്നെ തയ്യാറാക്കപ്പെട്ട കണക്കാട്, ചാത്തനും പദ്ധതിയിലും ധനു 10 ബഹറനാം സഹദായുടെയും സാറായുടെയും കൂടു സഹദായുടെയും പെരുന്നാളായി സുചിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ വഴിയ്ക്കൽ ഫീലിപ്പോസ് കോറൈന്റോപ്പാ തയ്യാറാക്കിയ 1873 -ലെ സുറിയാൻ സഭാ പദ്ധതിയിലും വാക്തനാനും ശീവർഗ്ഗീസ് റിവാൻ (പിന്നീക ബണ്ണേലിയോസ് ശീവർഗ്ഗീസ് പ്രമമൻ - മലകരയിലെ രണ്ടാം കാതോലിക്കാ) തയ്യാറാക്കി പ്രസിദ്ധീകരിച്ച 1907 -ലെയും 1908 -ലെയും മലകര ഇടവക പദ്ധതിയിലും ഈ പെരുന്നാൾ കൊടുത്തിട്ടുണ്ട്. പാസ്വാക്കുട നമസ്കാരക്രമത്തിന്റെ ആദ്യം മുതലുള്ള ഏല്ലാ പതിപ്പുകളിലും ഇപ്പോൾ സഭ കേന്ദ്രത്തിന് നിന്ന് പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്ന മലകര ഓർത്തേഡോക്സ് സുറിയാൻ സഭാ പദ്ധതിയിലും ഈ പെരുന്നാൾ ചേർത്തിട്ടുണ്ട്.

**വർഗ്ഗീസ് ജോൺ, തോട്ടപുഴ:** ഗവേഷകൻ. ഗണ്ണിതശാസ്ത്രത്തിൽ ബിരുദവും അദ്ധ്യാപന ബിരുദവും ഗാന്ധിയൻ റൂഡിസിൽ ബിരുദവും ജേർണ്ണലിസത്തിൽ പി. ജി. ഡിഫോമായും.

പീടിയേക്കൽ ബഹറു, കൊച്ചേപ്പുച്ചരുൾ കൈവശമുണ്ടായിരുന്ന സുറിയാൻ പദ്ധതിയുടെ പരിഭ്രാം നമ്മുടെ റിതർ എന്ന ശ്രമത്തിൽ (എ. പ്ലാനിസ് പൊടിപ്പാറ) കൊടുത്തിട്ടുള്ളതിൽ ധനു 10 ബഹറനാം സഹദായുടെയും കൂടു രൂടെയും പെരുന്നാളായി പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഈത് കർണ്ണായ കത്തോലിക്കരുടെ ഉപയോഗത്തിനു വേണ്ടി തയ്യാറാക്കിയതാണ്.

‘പിശാച്ചുക്കരെ ഓടിക്കുന്ന സഹദാ’ എന്നറിയപ്പെടുന്ന മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ മലകരസഭയിൽ 13 ദേവാലയങ്ങളുണ്ട്. കോട്ടയം ഭ്രാസനത്തിലെ പുതുപ്പള്ളിപ്പള്ളി സ്ഥാപന കാലത്ത് (എ. ഡി. 1557) ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലായിരുന്നു. പിന്നീടാണ് മാർ ശീവറുഗീസ് സഹദായുടെ നാമത്തിലായത്.

കണ്ണേക്ക് ഭ്രാസനത്തിലെ തേവനാൽ (എ. ഡി. 1767 ?) നിരഞ്ഞ ഭ്രാസനത്തിലെ വെള്ളിക്കുളം (1841) എന്നീ പള്ളികൾ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിലുള്ളതാണ്.

തിരുവന്നപ്പുരം ഭ്രാസനത്തിലെ ആദിച്ചുനെല്ലുർ (1917), തുന്മൻ ഭ്രാസനത്തിലെ അയിരുൾ പഴയ (1834), അയിരുൾ തടിത്ര (1939), വാഴമുടം (1895), കൊടുമൻ (1903), കൊച്ചി ഭ്രാസനത്തിലെ വടയാപിന്ന് (1854), അക്കമാലി ഭ്രാസനത്തിലെ പൊയ്ക്കാടുഗ്രേരി (1889), വെങ്ങോല, സുൽത്താൻ ബത്തേരി ഭ്രാസനത്തിലെ ചീരാൽ എന്നീ പള്ളികൾ ഈ വിശ്വാസരുൾ നാമത്തിൽ സ്ഥാപിച്ചിട്ടുള്ളവയാണ്.

മലബാർ സ്വത്രതെ സുറിയാൻ സഭയുടെ കേന്ദ്രമായ ആണ്ടുരിലും മാർ ബഹറനാം സഹദായുടെ നാമത്തിൽ ഒരു ചാപ്പലുണ്ട്.





ബഹനാം രാജകുമാരൻ

മാർ മത്തായിയുടെ ദയറായിലേയ്ക്ക് പ്രവേശിക്കുന്നു.  
(ഒരു പേരശ്യൂൾ ചിത്രം)

### അനുബന്ധം



### മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ

മാർ ബഹനാമിന്റെ മാനസാന്തരത്തിന് ഹേതുഭൂതനായ മാർ മത്തായി, ജൂലിയൻ ചക്രവർത്തിയുടെ പീഡയിൽ നിന്നു രക്ഷ നേടാനായി പേരശ്യൂൾ സാമാജ്യത്തിനുള്ളിൽ സ്ഥാപിച്ച ദയറായാണ് മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ. ഇന്നക്കിലെ ജബാൽ മക്കലും എന്ന സ്ഥലത്താണ് ഈ ദയറാ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്. ലോകത്തിലെ ഏറ്റവും പുരാതനമായ മുന്നു ദയറാകളിൽ ഒന്നാണിത്.

മാർ ബഹനാമിന്റെ മാനസാന്തരത്തെ തുടർന്ന് ഈ ദയറാ വിപ്പുലമായി. ഒരു കാലത്ത് ഒരേ സമയം ആയിരത്തിലധികം സന്ധ്യാസിമാർ ഇവിടെ ഉണ്ടായിരുന്നു. ദയറാ സ്ഥാപകനായ മാർ മത്തായി, മാർ ശ്രീഗോറിയോണ് ബാർ എബ്രായ മുതലായ സഭാപിതാക്കന്മാരുടെ കബിടം ഈ ദയറായിലൊണ്ട് സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്.

മാർ ബഹനാമിന്റെ മാതാപിതാക്കളുടെ മാനസാന്തരത്തെത്തുടർന്ന് അദ്ദേഹത്തിന്റെ മാതാപിതാവ് മാർ മത്തായിയുടെ ദയറാ പണിയുന്നതിന് ധന സഹായം നൽകി. മാർ മത്തായിയുടെ സഹസ്ര്യാസിയായിരുന്ന മാർ

ഇസ്ലാമാൻ ദയാ പണിയിച്ചത്. മാർ മത്തായിയുടെ പിൻഗാമിയായ മാർ സഖായിയുടെ കാലത്ത് ദയാ വളർച്ചയുടെ ഉച്ചകോടിയിലെത്തി.

മുസ്ലീംകളുടെയും കുർദ്ദുകളുടെയും മംഗോളിയരുടെയും ആക്രമണ കാലത്ത് ഈ ദയാ ക്രിസ്ത്യാനികൾക്ക് ഒരു അഭ്യ കേന്ദ്രമായിരുന്നു. മാർ മത്തായിയും മറ്റേക്കൊം വിശ്വാസ സന്ധാസിമാരെയും ഇവിടെ അടക്കം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്.



മാർ മത്തായിയുടെ കബർ

## സോഫിയാ ബാഗ്കാസ് പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

1. മതം, മാർക്സിസം, മതനിരപേക്ഷ്യത (പഠനം) ഡോ. പാലോസ് മാർ ഗ്രിഗോറിയോസ്, പേജ് 48, Rs.8.00
2. പ്രകാശത്തിലേക്ക് ഒരു തീർത്ഥയാത്ര (പാലോസ് മാർ ഗ്രിഗോറിയോസിന്റെ ജീവചരിത്രം) ജോയ്സ് തോട്ടയ്ക്കാട്, പേജ് 666, Rs.150
3. രഹസ്യപ്രാർത്ഥനകൾ വിവ: പ. ഗീവർഗ്ഗൈസ് ദിതീയൻ ബാബാ, പേജ് 76, Rs. 15.00
4. ആദ്യാത്മികതയുടെ യമാർത്ഥ സേസാത്തസ്കൾ (ലേവനസമാഹാരം) ഫാ. ഡോ. കെ. ജെ. ഗ്രീഗോറിയേൽ, പേജ് 104, Rs. 40.00
5. പി. മകീന (ജീവചരിത്രം) ഫാ. ഡോ. ബി. വർഗ്ഗൈസ്, പേജ് 52, Rs. 15.00
6. ആദ്യിമശാ ജേപാതിസ്സുകൾ (ലഘുജീവചരിത്രങ്ങൾ) എയി. ജോയ്സ് തോട്ടയ്ക്കാട്, പേജ് 80, Rs. 20.00
7. കാരുണ്യത്തിന്റെ മാലാവ (മദർ തെരേസയുടെ ജീവിതവും അശനവും) ഡൈക്കൻ ഷൈജു കുരുൻ, പേജ് 88, Rs. 35.00
8. നിശ്ചയികളുടെ അഞ്ച് (കമകൾ) ജോർജ്ജ് കെ. അലക്സ്, പേജ് 80, Rs.35.00
9. സന്ധാസിഡ്രേഷണംനായ മാർ അന്റോണിയോസ് (ജീവചരിത്രം) ജോസഫ് മാർ പക്കോമിയോസ്, പേജ് 104, Rs. 40
10. മാർ ശൈമവുൻ തേസ്തുനി (ജീവചരിത്രം) ഡൈക്കൻ ഷൈജു കുരുൻ, പേജ് 56, Rs. 30.00
11. പരിസ്ഥിതി ആദ്യാത്മികത (പഠനം) ഫാ. ഡോ. റി. മർക്കോസ് ജോസഫ്, പേജ് 108, Rs. 40.00
12. കുട്ടാംബജീവിതത്തിൽ തുംബ മനസ്സാസ്ത്രം (പഠനം) ഫാ. ജോൺ ഡാനിയേൽ പെരിങ്ങനാട്, പേജ് 88, Rs. 35.00
13. ഒരു സുവിശേഷകൾന്റെ ഭൂപം (വേദപുസ്തക പഠനങ്ങൾ) ഫാ. സി. വർഗ്ഗൈസ്, പേജ് 72, Rs. 30.00
14. അഥാനത്തിന്റെ ഗ്രിഗോറിയൻ പർവ്വം (പഠനം) എയി. ഫാ. റി. പി. ഏലിയാസ്, പേജ് 100, Rs. 40.00
15. ഉദാത്ഥമായ സ്ത്രീത്വം (വേദപുസ്തക സ്ത്രീരഥങ്ങൾ) റിന ക്രിസ്തുമുൻ, മരിയാമ ജോൺ, മേഴ്സി ജോൺ, അഷതി ജോൺ, പേജ് 150, Rs. 50.00
16. അശാരൂഷയൻ വിശ്വാസ വഴികൾ (ജീവചരിത്രം) പ്രീത് ചന്ദ്രപുള്ളി, പേജ് 52, Rs. 20.00
17. The Angel of Mercy (Biography) Dn. Shyju Kurian, Page 80, Rs. 30.00
- 18.. നിരസം ശമ്പളം (സഭാചരിത്രം) എയിറ്റ്: എറാ. കുരുൻ തോമസ്, പേജ് 288, Rs. 100.00
19. കുട്ടികളുടെ തിരുമേനി (പാലോസ് മാർ ഗ്രിഗോറിയോസിന്റെ ജീവചരിത്രം) സിഖാർത്ഥൻ, പേജ് 152, Rs. 50.00
20. New Vision New Humanity (Gregorian Thoughts) Editor: Fr. T. P. Elias, Page 184, Rs. 60.00

നിർമ്മലവിശ്വാസസെമ്പര്യം - ഇടയനാർക്കുണ്ടാകണമെ.

## മാർ ബഹനാം സഹദായുടെ പെരുന്നാളിനുള്ള പ്രത്യേക റിതങ്ങൾ

(എട്ടാം രാശം)

### എവൻഗേലിക്കു ശ്രേഷ്ഠം

(കുക്കോയോ)

(യജമാനൻ വരുമന്നേരത്ത് ..... എന്ന രീതി)

ദൈവധർ ബഹനാം സഹദാ! വനാ - ലും നീ  
വന്നമങ്ങയ്ക്കൊതിട്ടുവാൻ - വന്നത്തീ ഞങ്ങൾ  
വഖനനീക്കി - ക്കാത്തീഡേണം നീ  
ആത്മശരീര - പ്രഭയേകീഡേണം  
പ്രാർത്ഥനയാൽ പാപകരുകൾ - മായിച്ചീഡേണേ  
മുടിനിനെച്ചുംതതുനവേ - വാഴ്തതീട്ടും ഞങ്ങൾ  
ഹാലേലുയ്യാ - നിൻ പ്രാർത്ഥന ശരണം.

### കാസോലിക്കി

(മാർ അഡേപാ)

(അർപ്പുടയോഗേ നിൻ വാതിൽ ..... എന്ന രീതി)

മോഹനബഹനാമേ! നിനേ - ധാഹനംചെയ്തോന്നീസ്തുത്യൻ  
നിന്നെസെന്നുംധിപനായും - ദേഹാവായും നിയമിച്ചും  
അന്യായത്തെ ധ്യാസിപ്പാൻ - ഹാ! മേലാരം നീ പോരാടി  
ദൈവത്തിന് ഭാസമാർത്തൻ - സ്ഥാനത്തെ നീ വാണിച്ചി  
കാവ്യമാരുടെ പക്ഷത്തെ - ബൃഥ്യാ നീ കൈവിട്ടല്ലോ  
ഉത്സാഹീ! ബഹനാം സഹദാ - താതാ നിന്നയാചിപ്പാലും  
ഭൂവഞ്ഞും സഭതൻ ശുംഗം - ഒന്നന്തും പ്രാപിക്കേട്

### രൂത്രേതാമോ

- എന്നോനോനുഹരോശാരീരോ -

(അശ്വാത്മയിയഹാരീരോ ..... എന്ന പോലെ)

മാർബഹനാം - സഹദാമുതലായോ - രക്കാലയമുണ്ടാക്കാമെന്നു  
വാർദ്ദാനം - ചെയ്തവനിസഹാക്കി - നുണ്ടാക്കട്ടേ നല്ലാർമ്മ

തൻപെതൽ സൗഖ്യം നേടി

സ്ഥാത്താനവേ വിട്ടോടി

സാമോദം വീടിൽചെച്ചനാൻ;

ബഹനാമിനപദാനത്തെ - പ്രേരിഷ്യാനാട്ടിൽക്കീർത്തിച്ചാൻ

(മലകര ഓർത്തയോക്സ് സുറിയാനി സദയുടെ വി. കുർശുാനക്കമത്തിൽ  
നിന്നും)

